
D
O

R
L

I
O

N

DASAD

DORLION

AKADEMİK 

SOSYAL 

ARAŞTIRMALAR

DERGİSİ

INTERNATIONAL JOURNAL OF DORLION

ACADEMIC SOCIAL RESEARCH             

                                              IJODASOR
V

O
L

./
C

İL
T

 3
  

 I
S

S
U

E
/S

A
Y

I 
2

  
 D

E
C

E
M

B
E

R
/A

R
A

L
IK

 2
0

2
5

dorlionjournal@gmail.comdorlionjournal.com

CHIEF EDITOR
ASSOC. PROF. YILMAZ ARI 

DEPUTY EDITOR
DR. ZÜLEYHA GÖKÇE ISIKHAN

@DorlionJournal

Open Access

ISSN: 2980-2806



 

2980-2806  

 

 

Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 

Yıl: 3   Kış – Aralık 2025     Sayı: 2 

Yayın Türü: 6 Aylık, Açık Erişimli 

Yayın Dili: Türkçe, İngilizce 

Baş Editör 

Doç. Dr. Yılmaz ARI 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

yilmaz.ari@ogu.edu.tr / 0000-0003-4529-7162 

Editör Yardımcısı 

Dr. Züleyha GÖKÇE IŞIKHAN 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, Türkiye 

zuleyha.gokce@nevsehir.edu.tr / 0000-0002-1144-0453 

Yabancı Dil Editörleri 

Doç. Dr. Edip DOĞAN 

Adıyaman Üniversitesi, Türkiye 

edogan@adiyaman.edu.tr / 0000-0002-9820-978X 

Dr. Mustafa TURAN 

Milli Eğitim Bakanlığı, Türkiye 

mustafaturan7@gmail.com / 0000-0002-1792-5494 

Maria Noor 

Government Sadiq College Women's Üniversitesi, Pakistan 

sage1994@gmail.com / 0009-0000-5688-654X 

Dr. Ayşe Yaşar ÜMÜTLÜ 

Bağımsız Akademisyen, Konya, Türkiye 

ayumutlu.ajanda@gmail.com / 0000-0001-9500-5338 

Türkçe ve Edebiyat Dil Editörleri 

Dr. Bedri ŞAHİN 

Die Deutsche Vereinigung für Politikwissenschaft (DVPW), Almanya 

sahinbedri40@googlemail.com / 0000-0002-6923-760X 

Dilara Pınar ARIÇ (Doktora Öğrencisi) 

İstanbul Üniversitesi, Türkiye 

dilarapinararic3@gmail.com / 0009-0007-8299-0915 

Bilişim Danışmanı 

Dr. Kerim SARIGÜL 

Gazi Üniversitesi 

Hukuk İşleri Sorumlusu 

Av. M. Asaf GÜVEN - Adıyaman Barosu, Türkiye 

Av. Gizem GÜL - Eskişehir Barosu, Türkiye 

Sekreterya 

Şeyda GİRDAP 

dorlionjournal@gmail.com 

Yönetim Merkezi Adresi 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 

Telefon: +90 532 161 1006 

Web: https://dorlionjournal.com/ 

Elektronik Posta: dorlionjournal@gmail.com 

 

 

 

Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 

Year: 3   Winter - December 2025     Issue: 2 

Publication Type: Biannualy, Open Access 

Publication Language: Turkish, English 

Chief Editor 

Assoc. Prof. Dr. Yılmaz ARI  

Eskişehir Osmangazi University, TÜRKİYE  

yilmaz.ari@ogu.edu.tr / 0000-0003-4529-7162 

Deputy Editor 

Dr. Züleyha GÖKÇE IŞIKHAN 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli University, Türkiye 

zuleyha.gokce@nevsehir.edu.tr / 0000-0002-1144-0453 

Foreign Language Editors 

Assoc. Prof. Edip DOĞAN 

Adıyaman University, Türkiye 

edogan@adiyaman.edu.tr / 0000-0002-9820-978X 

Dr. Mustafa TURAN 

Ministry of National Education, Türkiye 

mustafaturan7@gmail.com / 0000-0002-1792-5494 

Maria Noor 

Government Sadiq College Women's University, Pákistán 

sage1994@gmail.com / 0009-0000-5688-654X 

Dr. Ayşe Yaşar ÜMÜTLÜ 

Independent Academic, Konya, Türkiye 

ayumutlu.ajanda@gmail.com / 0000-0001-9500-5338 

Turkish Language and Literature Copy Editors 

Dr. Bedri ŞAHİN 

Die Deutsche Vereinigung für Politikwissenschaft (DVPW), Germany 

sahinbedri40@googlemail.com / 0000-0002-6923-760X 

Dilara Pınar ARIÇ (PhD Candidate) 

Istanbul University, Türkiye 

dilarapinararic3@gmail.com / 0009-0007-8299-0915 

lnformatics Advisors 

Dr. Kerim SARIGÜL 

Gazi University 

Legal Affairs Officers 

Attorney M. Asaf GÜVEN – Adıyaman Bar Association, Türkiye 

Attorney Gizem GÜL – Eskişehir Bar Association, Türkiye 

Secretariat 

Şeyda GİRDAP 

dorlionjournal@gmail.com 

Headquarter 

Eskişehir Osmangazi University, Faculty of Theology 

Phone: +090 532 161 1006 

Web: https://dorlionjournal.com/ 

E-Mail: dorlionjournal@gmail.com 

 

 

 

 



 

Felsefe / Din Felsefesi ve Tarihi 

Prof. Dr. Kamil SARITAŞ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

ksaritas@ogu.edu.tr / 0000-0003-4420-3881 

Dr. Mustafa TURAN 

Milli Eğitim Bakanlığı, Türkiye 

mustafaturan7@gmail.com / 0000-0002-1792-5494 

Sosyoloji / Din Sosyolojisi 

Prof. Dr. Ahmet ÖZALP 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

ahmet.ozalp@ogu.edu.tr / 0000-0003-3134-3084 

Din Sosyolojisi 

Dr. Ercan ÇELİK 

Çankırı Karatekin Üniversitesi, Türkiye 

ercancelik@karatekin.edu.tr / 0000-0002-1713-2777 

Sosyoloji / Din Sosyolojisi / Sosyal Bilimler Felsefesi 

Dr. Fatih YILDIRIM 

Dokuz Eylül Üniversitesi, İzmir, Türkiye 

fatih.yildirim@deu.edu.tr / 0000-0001-7772-2050 

Sosyoloji / Metodoloji / Din Sosyolojisi 

Arş. Gör. Gonca DEDEMOĞLU 

Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Tokat, Türkiye 

gonca.dedemoglu@gop.edu.tr / 0000-0001-9265-0155 

Sosyoloji / Suç Sosyolojisi, Aile Sosyolojisi, İletişim Sosyolojisi 

Dr. Zeynep ŞENTÜRK DIZMAN 

Serbest Araştırmacı, Danimarka 

drzeynepsenturk@gmail.com / 0000-0001-8558-3169 

Dil, Edebiyat ve Kültürel Çalışmalar 

Dr. Ümmühan Sâre USLU 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, Türkiye 

u.sareuslu@nevsehir.edu.tr / 0000-0001-8890-3957 

Din Eğitimi 

Doç. Dr. Mustafa BAŞKONAK 

Karamanoglu Mehmetbey Üniversitesi, Türkiye 

mbaskonak@kmu.edu.tr / 0000-0002-2007-1506 

Dinler Tarihi 

Dr. Aynur ÇINAR 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

aynur.cinar@ogu.edu.tr / 0000-0002-7358-0312 

Doç. Dr. Ayhan ASLANOĞLU 

Osmaniye Korkut Ata Üniversitesi, Türkiye 

ayhanaslanoglu@osmaniye.edu.tr / 0000-0002-4496-4528 

Tefsir / Tefsir Tarihi 

Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

Harran Üniversitesi, Türkiye 

gunduzahmet@harran.edu.tr / 0000-0002-7613-2638 

Kırâât, Tecvid ve Muṣḥaf İmlâsı 

Dr. Abdullah Refik ACAR 

Diyanet İşleri Başkanlığı, Türkiye 

arefikacar@gmail.com / 0000-0002-2165-3073 

 

2980-2806 

ALAN EDİTÖR KURULU / SCİENCE EDITORIAL BOARD 
 

İslam Hukuku 

Doç. Dr. Yunus ARAZ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

yaraz@ogu.edu.tr / 0000-0003-1582-3176  

Tasavvuf / Tasavvuf Tarihi 

Doç. Dr. Sevim YILMAZ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

sevima@ogu.edu.tr / 0000-0001-8227-1012 

Hadis 

Dr. Murat MİRZAOĞLU 

Bartın Üniversitesi, Türkiye 

mmirzaoglu@bartin.edu.tr / 0000-0003-3763-7526 

İslam Tarihi 

Doç. Dr. İsmail METİN 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

ismail.metin@ogu.edu.tr / 0000-0001-9456-0479 

Arkeoloji / Türk-İslam Sanatları Tarihi 

Doç. Dr. Günnur AYDOĞDU 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

gunnur.aydogdu@ogu.edu.tr / 0000-0002-1273-8251 

Kelam / Kelam Tarihi 

Doç. Dr. Fatih KURT 

Gaziantep İslam Bilim ve Teknoloji Üniversitesi, Türkiye 

fatihkurt25@hotmail.com / 0000-0003-1283-1787 

Dr. Mehmet ÖZEL 

Aydın Adnan Menderes Üniversitesi, Türkiye 

mehmetozelli@hotmail.com / 0000-0002-7576-9469 

İslam Mezhepler Tarihi 

Prof. Dr. Fevzi RENÇBER 

Şırnak Üniversitesi, Türkiye 

fevzirencber@hotmail.com / 0000-0002-5676-7871 

Dr. Ali Osman BALCI 

Aydın Adnan Menderes Üniversitesi, Türkiye 

aliosmanbalci@hotmail.com / 0000-0001-5044-9779 

Sanat Tarihi 

Doç. Dr. Günnur AYDOĞDU 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

gunnur.aydogdu@ogu.edu.tr / 0000-0002-1273-8251 

Antropoloji 

Dr. Halit YEŞİLMEN 

Mardin Artuklu Üniversitesi, Türkiye 

halityesilmen@artuklu.edu.tr / 0000-0002-4907-1366 

Yönetim ve Organizasyon 

Doç. Dr. Fuat KORKMAZER 

Muş Alparslan Üniversitesi, Türkiye 

f.korkmazer@alparslan.edu.tr / 0000-0002-2734-7309 

Yönetim ve Organizasyon, Örgütsel Davranış, İnsan Kaynakları Yönetimi 

Dr. Mahmut AKIN 

Kırıkkale Üniversitesi, Türkiye 

mahmutakin@kku.edu.tr / 0000-0003-4580-3985 

 

 



 

2980-2806 

ALAN EDİTÖR KURULU / SCİENCE EDITORIAL BOARD 

Yönetim ve Organizasyon, Nitel Araştırma Yöntemleri 

Dr. Aslı ERCAN ÖNBIÇAK 

Bağımsız Araştırmacı, Türkiye 

dr.aslieonb@gmail.com / 0000-0003-2479-0919 

Yönetim ve Organizasyon, Lojistik, Örgütsel Davranış, Strateji, 

Yönetim ve Organizasyon Eğitimi 

Dr. Deniz YILDIZ 

Ordu Üniversitesi, Türkiye 

denizyildiz@odu.edu.tr / 0000-0003-3090-8872 

İstatistik 

Dr. Özer ÖZAYDIN 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

oozaydin@gmail.com / 0000-0001-6657-1162 

Sayısal Yöntemler, İstatistik ve Karar Destek Sistemleri 

Dr. Elçin NOYAN 

Alanya Üniversitesi, Türkiye 

elcin.noyan@alanyauniversity.edu.tr / 0000-0003-2630-0274 

Uygulamalı istatistik / İleri nicel analizler / İstatistiksel raporlama / 

Panel veri modelleri / Çok düzeyli modeller / Zaman serisi analizi / 

Yapısal eşitlik modellemesi (CFA/SEM) / Process–Hayes aracılık ve 

etkileşim analizleri / Regresyon temelli yöntemler / Metodolojik 

uygunluk / Modelleme geçerliliği / Analitik doğruluk 

Doç. Dr. Zeynep ÖZTÜRK 

Artvin Çoruh Üniversitesi, Türkiye 

zozturk@artvin.edu.tr / 0000-0003-0475-1357  

Din Psikolojisi / Sosyal Psikoloji / Sosyal Hizmetler 

Dr. Durali KARACAN 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

durali.karacan@ogu.edu.tr / 0000-0001-5840-7899 

Görsel Sanatlar, Sanat Teorileri ve Eser Analizi 

Prof. Dr. F. Deniz KORKMAZ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

fdenizkorkmaz@ogu.edu.tr / 0000-0003-2201-5070 

Tarih / Türkiye Cumhuriyeti Tarihi 

Prof. Dr. Volkan MARTTİN 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

vmarttin@ogu.edu.tr / 0000-0002-4264-4838 

Tarih, Osmanlı Müesseseleri ve Medeniyeti Tarihi 

Dr. Zeliha Buket KALAYCI 

Yozgat Bozok Üniversitesi, Türkiye 

zbuketk@gmail.com / 0000-0001-6265-3494 

Müzik, Müzik Eğitimi, Türk Müziği 

Doç. Dr. Hakan Emre ZİYAGİL 

Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, Türkiye 

hakanemreziyagil@ohu.edu.tr / 0000-0002-2981-2497 

Mantık / Klasik Mantık 

Dr. Mahmut Sami ÖZDİL 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Türkiye 

msamiozdil@gmail.com  / 0000-0003-3167-9696 

 

 

 

Hemşirelik / Sağlık Bilimleri / Sağlık Yönetimi 

Doç. Dr. Aysun TÜRE 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

ature@ogu.edu.tr / 0000-0003-2513-0904 

Doğu Dilleri ve Edebiyatı / Japon Dili, Edebiyatı ve Kültürü 

Dr. Ümmühan Sâre USLU 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, Türkiye 

u.sareuslu@nevsehir.edu.tr / 0000-0001-8890-3957 

Pazarlama ve İletişim Bilimleri 

Dr. Züleyha GÖKÇE IŞIKHAN 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, Türkiye 

zuleyha.gokce@nevsehir.edu.tr / 0000-0002-1144-0453 

Spor Bilimleri ve Beden Eğitimi 

Doç. Dr. Murat AYGÜN 

Erzurum Teknik Üniversitesi, Türkiye 

murat.aygun@erzurum.edu.tr / 0000-0002-7636-8325 

Ziraat, Orman ve Su Ürünleri 

Dr. Hakan DEMİRBAĞ 

Orman Toprak ve Ekoloji Araştırmaları Enstitüsü Müd. Eskişehir, Türkiye 

hakandemirbag@ogm.gov.tr / 0000-0003-2778-6376 

Coğrafya / Coğrafya Eğitimi / Siyasi ve Kültürel Coğrafya 

Dr. Serkan KIRKESER 

Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığı, Ankara, Türkiye 

serkankirkeser@gmail.com / 0000-0003-4604-4669 

Beşeri ve İktisadi Coğrafya / Siyasi Coğrafya 

Dr. Nurdane ATEŞ 

Bağımsız Araştırmacı, Elazığ, Türkiye 

nurdane-ates@hotmail.com / 0000-0002-7038-9627 

Tarih / Antik ve Ortaçağ Tarihi / Arkeoloji 

Doç. Dr. Toğrul HALİLOV 

Nahçıvan Devlet Üniversitesi, Nahçıvan, Azerbaycan 

x.togrul@gmail.com / 0000-0002-3703-8315 

Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi / Yönetim Bilimleri 

Doç. Dr. Yıldız ATMACA 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Türkiye 

yildizatmaca@yyu.edu.tr / 0000-0001-6345-4745 

Doç. Dr. Songül Demirel DEĞİRMENCİ 

Hitit Üniversitesi, Türkiye 

yildizatmaca@yyu.edu.tr / 0000-0001-6345-4745 

Kentleşme ve Çevre Sorunları / Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi 

Dr. Arş. Gör. Aytaç DURAN 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Türkiye 

aytacduran35@gmail.com / 0000-0002-2420-0774 

Kamu Yönetimi, Göç, Kentleşme, Karşılaştırmalı Siyaset 

Dr. Cüneyt TELSAÇ 

Bağımsız Araştırmacı 

cuneyttelsac@gmail.com / 0000-0002-4133-4846 

 

 

 

 



 

2980-2806 

ALAN EDİTÖR KURULU / SCİENCE EDITORIAL BOARD 

Eğitim Bilimleri / Eğitim Yönetimi / Yükseköğretim Kalite Yönetimi / 

Eğitim Psikolojisi 

Dr. Burcu DEMİROGLARI 

Çağ Üniversitesi, Mersin, Türkiye 

burcudemiroglari@cag.edu.tr / 0000-0003-2745-2683 

 

Eğitim Bilimleri / Eğitim Programları ve Öğretimi / Yükseköğretim 

Çalışmaları / Eğitim Psikolojisi / Yabancı Dil Eğitimi 

Dr. Gürcan DEMİROGLARI 

Çağ Üniversitesi, Mersin, Türkiye 

gurcan@cag.edu.tr / 0000-0001-7645-5819 

Eğitim, Dil Bilimleri, Dil Eğitimi, Uzaktan Eğitim, İngiliz Dili ve Edebiyatı 

Prof. Dr. Muhammed Safdar BHATTI 

Bahawalpur İslam Üniversitesi, Pakistan 

safdarbhatti2001@gmail.com / 0000-0002-4535-2910 

Eğitim Bilimleri, Eğitim Yönetimi, Çocuk Hakları, Karşılaştırmalı Eğitim ve 

Sorunları 

Dr. Raveenthiran VIVEKANANTHARASA 

The Open University of Sri Lanka / rvive@ou.ac.lk / 0000-0002-5056-6120 

Eğitim Bilimleri, Eğitimde Yapay Zekâ Teknolojileri 

Dr. Özgür ÖZÜNLÜ 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Türkiye 

ozgurozunlu@aybu.edu.tr / 0000-0001-7841-4869 

Yönetim Bilişim Sistemleri 

Dr. Üzeyir FİDAN 

Uşak Üniversitesi, Türkiye 

uzeyir.fidan@usak.edu.tr / 0000-0003-3451-4344 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Turizm / Turizm İşletmeciliği 

Dr. Burcu GÖK OLGUN 

Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi, Türkiye 

burcugok@mehmetakif.edu.tr / 0000-0003-0795-9436 

Uluslararası Ticaret, Uluslararası Lojistik 

Dr. Uğur ERDOĞAN 

Selçuk Üniversitesi, Türkiye 

uerdogan@selcuk.edu.tr / 0000-0001-8906-2977 

Lojistik ve Tedarik Zinciri Yönetimi 

Dr. Kemal KAMACI 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Türkiye 

kemalkamaci@kmu.edu.tr / 0000-0003-4234-674X 

Örgütsel Davranış, Liderlik 

Dr. Ahmet Tuğrul KÜÇÜKYİĞİT 

Kırklareli Üniversitesi, Türkiye 

akucukyigit@klu.edu.tr / 0000-0002-7030-8102 

Okul Öncesi Eğitimi 

Dr. Tuba AKAR 

Sinop Üniversitesi, Türkiye 

tubaakar@sinop.edu.tr / 0000-0002-2868-3558 

Uluslararası İlişkiler, Uluslararası Güvenlik, Türk Dış Politikası 

Dr. Gülşah ÖZDEMİR 

Balıkesir Üniversitesi, Türkiye 

gulsah.ozdemir@balikesir.edu.tr / 0000-0001-8900-2560 

Uluslararası Hukuk Felsefesi, Siyaset Felsefesi, İnsan Hakları, Etik 

Dr. Ayşe Yaşar ÜMÜTLÜ 

Bağımsız Akademisyen, Konya, Türkiye 

ayumutlu.ajanda@gmail.com / 0000-0001-9500-5338 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

2980-2806 

DANIŞMA KURULU / ADVISORY BOARD 

Prof. Dr. Abdullah ÖZBOLAT - Çukurova Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Abdulvahap TAŞTAN - Giresun Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Abdurrahman KURT - Uludağ Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Abdüllatif TÜZER - Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Albert DOJA - Université de Lille, France 

 

Prof. Dr. Ali COŞKUN - Marmara Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Ali ÇELİK - Dumlupınar Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Celaleddin ÇELİK - Erciyes Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Celil ABUZER - Harran Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Davut IŞIKDOĞAN - Dicle Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Ergün YILDIRIM - İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Erkin MUSURMANOV - Semerkant Devlet Üniversitesi Büyük İpek 

Yolu Araştırma Merkezi, Özbekistan 

 

Prof. Dr. Harun IŞIK - Erciyes Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Hayri ERTEN - İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Hüseyin GÜNEŞ - Şırnak Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Kalamkas KALYBAEVA - Abay Kazak Millî Pedagoji Üniversitesi, 

Kazakistan 

 

Prof. Dr. Kemal POLAT - Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi, Kırgızistan 

 

Prof. Dr. Mahmut ÇINAR - GAÜN Azez, Syria 

 

Prof. Dr. Mehmet AKGÜL - Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Mustafa USTA - Marmara Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Nazım HASIRCI - Gaziantep Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Necati ENGEÇ - South Carolina State University, USA 

 

Prof. Dr. Niyazi AKYÜZ - Ankara Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Ramazan MUSLU - İstanbul Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Saffet KÖSE - İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Talip ATALAY - Emekli Öğretim Üyesi, KKTC 

 

Prof. Dr. Özcan GÜNGÖR - Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Yusuf ACAR - Selçuk Üniversitesi, Türkiye 

 

 



 

2980-2806 

BİLİM KURULU / SCIENTIFIC BOARD 

Prof. Dr. Doğan KAPLAN 

Necmettin Erbakan University, Türkiye 

Prof. Dr. Fevzi RENÇBER 

Şırnak University, Türkiye 

Prof. Dr. Halil İbrahim TURHAN 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

Prof. Dr. Ömer Faruk ERDOĞAN 

Kütahya Dumlupınar University, Türkiye 

Prof. Dr. Ali Ulvi MEHMETOĞLU 

Marmara University, Türkiye 

Prof. Dr. Hasan ÖZALP 

Ankara Social Sciences University, Türkiye 

Prof. Dr. Hasan OCAK 

Iğdır University, Türkiye 

Prof. Dr. Ömer ASLAN 

Sivas Cumhuriyet University, Türkiye 

Prof. Dr. Namık Kemal OKUMUŞ 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

Prof. Dr. Mustafa BAŞ 

Bilecik Şeyh Edebali University, Türkiye 

Prof. Dr. Şahika KARACA 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

Prof. Dr. Hasan Hüseyin ADALIOĞLU 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

Prof. Dr. Sabri YILMAZ 

Akdeniz University, Türkiye 

Prof. Dr. VAHİT GÖKTAŞ 

Ankara University, Türkiye 

Prof. Dr. Yavuz KÖKTAŞ 

Recep Tayyip Erdoğan University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Ayhan IŞIK 

Karabük University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Muzaffer BARLAK 

Sinop University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Recep ÖNAL 

Giresun University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Emel KARAŞAHİN 

Dokuz Eylül University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Ahmet GÖKDEMİR 

Istanbul University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Ayşem YANAR 

Ankara University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Yahya TURAN 

Bandırma Onyedi Eylül University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Selim GÜLVERDİ 

Adıyaman University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Mustafa Derviş DERELİ 

Necmettin Erbakan University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Hasan TELLİ 

Mersin University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Hakan TEMİR 

Tokat Gaziosmanpaşa University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Abdulbasit SALTEKİN 

Batman University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Abdulhamit BUDAK 

Amasya University, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Dr. Bedri ASLAN 

Batman University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Mehmet Ali AYTEKİN 

Çankırı Karatekin University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. M. Caner ILGAROĞLU 

Düzce University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. M. Zeki UYANIK 

Mersin University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Hikmet GÜLTEKİN 

Uşak University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Ahmet ÇELİK 

Sivas Cumhuriyet University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Muhammet NALBAT 

Giresun University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Berat ÇİÇEK 

Malatya Turgut Özal University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Hüseyin MARAZ 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Mehmet Saki ÇAKIR 

Uşak University, Türkiye 

Dr. Cuma KARAN 

GAUN Islamic Science and Technology 

University, Türkiye 

Dr. Ensar GÖÇMEZ 

Ministry of National Education, Türkiye 

Dr. Ümit AKTI 

Kütahya Dumlupınar University, Türkiye 

Dr. M. Emin SARIKAYA 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Türkiye 

Dr. Mehmet Nezir CEYLAN 

Ministry of National Education, Türkiye 

Dr. İbrahim DEMİRCAN 

Presidency of Religious Affairs, Türkiye 

Dr. Hidayet AYAN 

Marmara University, Türkiye 

Dr. Oğuzhan KABALCI 

Kırşehir Ahi Evran University, Türkiye 

Dr. Mustafa ŞARALDI 

Tekirdağ Namık Kemal University, Türkiye 

Dr. Sakin ÖZIŞIK 

Ankara Social Sciences University, Türkiye 

Dr. Fatih GÜMÜŞ 

Recep Tayyip Erdoğan University, Türkiye 

Dr. Selman KELEŞ 

Kastamonu University, Türkiye 

Dr. Muhammet Fatih DEMİRDAĞ 

Hakkâri University, Türkiye 

Dr. Şeyma ALTAY 

Bolu Abant İzzet Baysal University, Türkiye 

Dr. Fahri ÇAKAN 

Balıkesir University, Türkiye 

Dr. Seyfettin İLİTER 

Bitlis Eren University, Türkiye 

Dr. Resul AKCAN 

Samsun Ondokuz Mayıs University, Türkiye 

 

Dr. Ayşe ACARER 

Süleyman Demirel University, Türkiye 

Dr. Duygu KAMACI GENCER 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

Dr. Ezgi ASLAN 

Anadolu University, Türkiye 

Dr. Fatih SANCILI 

Ardahan University, Türkiye 

Dr. Fatih YALÇIN 

Bilecik Şeyh Edebali University, Türkiye 

Dr. Kadir ESER 

Ministry of National Education, Türkiye 

Dr. Mehmet MASATOĞLU 

Iğdır University, Türkiye 

Dr. Metin DOĞAN 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli University, Türkiye 

Dr. Muhammed Yusuf AKBAK 

Tokat Gaziosmanpaşa University, Türkiye 

Dr. Nuran KIZMAZ ÖZTÜRK 

Bayburt University, Türkiye 

Dr. Osman ŞİMŞEK 

Kadir Has University, Türkiye 

Dr. Samet KARAHÜSEYİN 

Ordu University, Türkiye 

Dr. Suzan YILDIRIM 

Ahi Evran University, Türkiye 

Dr. Türkan ARIK 

Iğdır University, Türkiye 

Dr. Tuğşat GÜZELOĞLU 

Bursa Uludağ University, Türkiye 

Dr. İbrahim HANEK 

Çankırı Karatekin University, Türkiye 

Dr. Eyüp ÖZTÜRK 

Kırklareli University, Türkiye 

Dr. Erol FIRTI 

Istanbul Medeniyet University, Türkiye 

Dr. Ümit KARTAL 

Muş Alparslan University, Türkiye 

Dr. Fatmanur DİKMEN 

Çanakkale Onsekiz Mart University, Türkiye 

Dr. Haluk KURTULUŞ 

Şırnak University, Türkiye 

Dr. Recep ERTUĞAY 

Atatürk University, Türkiye 

Dr. Bilge İlhan TOKER 

Artvin Çoruh University, Türkiye 

Dr. İnan KAYNAK 

Muş Alparslan University, Türkiye 

Dr. Baysu MUTLUAY 

Presidency of Religious Affairs, Türkiye 

Dr. Mehmet Şükrü KILIÇ 

Presidency of Religious Affairs, Türkiye 

Dr. Sercan YAVUZ 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

 

 

 



 

2980-2806 

YAYIN KURULU / PUBLICATION BOARD 

Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

Harran University, Türkiye 

 

Prof. Dr. David PESTROIU 

University of Bucharest, Romania 

 

Prof. Dr. Muhammed Safdar BHATTI 

The Islamia University of Bahawalpur, Pakistan 

 

Prof. Dr. Kamil SARITAŞ 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Günnur AYDOĞDU 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Toğrul HALİLOV 

Nakhchivan State University, Azerbaijan 

 

Assoc. Prof. Hakan Emre ZİYAGİL 

Niğde Ömer Halisdemir University, Türkiye 

 

Assoc. Prof. İsmail METİN 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Ioan DURA 

Ovidius University of Constanța, Romania 

 

Assoc. Prof. Yılmaz CEYLAN 

Muş Alparslan University, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Sevim YILMAZ 

Eskişehir Osmangazi University, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Dr. Fatih KURT 

Gaziantep Islamic Science and Technology University, Türkiye 

 

Dr. Murat MİRZAOĞLU 

Bartın University, Türkiye 

 

Dr. Yakup AKYÜREK 

Şırnak University, Türkiye 

 

Dr. Ümmühan Sâre USLU 

Nevşehir Hacı Bektaş Veli University, Türkiye 

 

Dr. Ali Osman BALCI 

Muğla Sıtkı Koçman University, Türkiye 

 

Dr. Raveenthiran VIVEKANANTHARASA 

The Open University of Sri Lanka, Sri Lanka 

 

 

 

 

 

 



 

2980-2806 

YURT DIŞI BÖLGE TEMSİLCİLİKLERİ / OVERSEAS REGIONAL REPRESENTATIONS 

Avrupa Bölge Temsilciliği / European Regional Representation 

Dr. Bedri ŞAHİN 

Die Deutsche Vereinigung für Politikwissenschaft (DVPW), Almanya 

sahinbedri40@googlemail.com 

0000-0002-6923-760X 

 

Orta Avrupa Bölge Temsilciliği / Central Europe Regional Representation 

Prof. Dr. David PESTROIU 

Universitatea din București, Romanya 

david.pestroiu@unibuc.ro 

 

Orta Asya Bölge Temsilciliği / Central Asia Regional Representation 

Doç. Dr. Toğrul HALİLOV 

Nahçıvan Devlet Üniversitesi, Nahçıvan, Azerbaycan 

x.togrul@gmail.com 

0000-0002-3703-8315 

 

Dr. Kaliev KASKYRBEK 

L. N. Gumilyov Eurasian National University, Astana, Kazakistan 

kaskyrbekkaliev@gmail.com 

0000-0001-7610-1367 

 

Uzak Doğu Bölge Temsilciliği / Far East Regional Representation 

Dr. Bedri ŞAHİN 

Die Deutsche Vereinigung für Politikwissenschaft (DVPW), Almanya 

sahinbedri40@googlemail.com 

0000-0002-6923-760X 

 

Güney Asya Bölge Temsilciliği / South Asia Regional Representation 

Prof. Dr. Muhammed Safdar BHATTI 

Bahawalpur İslam Üniversitesi, Pakistan 

safdarbhatti2001@gmail.com 

0000-0002-4535-2910 

 

Assoc. Prof. Muhammad Akram HAKİM 

Jawzjan University, Afganistan 

m.akramhakim88@gmail.com 

0000-0002-3190-4649 

 

Dr. Raveenthiran VIVEKANANTHARASA 

The Open University of Sri Lanka, Sri Lanka 

rvive@ou.ac.lk 

0000-0002-5056-6120 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

2980-2806 

DORLION JOURNAL 

 

Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, çift kör hakemli akademik bir dergidir. 

 

Yaz – Haziran, Kış - Aralık Sayısı olmak üzere yılda iki defa yayımlanır. 

 

Dorlion Dergisi ilk sayısından itibaren ulusal ve uluslararası saygın indeksler, bilimsel arşiv merkezleri ve kütüphaneler tarafından kabul edilmekte, 

verileri depolanmakta ve indekslenmektedir. 

 

Dergide yayımlanan yazılardaki görüşlerin, paylaşılan materyal ve verilerin sorumluluğu yazarlarına aittir. 

 

*** 

 

Journal of Dorlion Academic Social Research is a double-blind peer-reviewed academic journal. 

 

It is published biannualy in Summer – June, Winter - December.  

 

Since its first issue, Dorlion Journal has been accepted, stored and indexed by reputable national and international indexes, scientific archive centers and libraries. 

 

The authors are responsible for the opinions expressed in the articles published in the journal, as well as for the materials and data shared. 

 

 

 

 

  

 

 

 

 



 

2980-2806 

DİZİN – KÜTÜPHANE – DEPO / INDEX – LİBRARY – STORAGE  

 

 

 

 

 

 



 

2980-2806 

EDİTÖRDEN 

 Değerli Okuyucularımız, 

Dorlion Journal’ın Aralık 2025 sayısı ile sizlerle yeniden buluşmanın 
mutluluğunu yaşıyoruz. Disiplinlerarası akademik üretimi merkeze alan 
dergimiz, bu sayısında da tarih, felsefe, kelâm, tasavvuf, eğitim, siyaset bilimi, 
medya çalışmaları ve arkeoloji gibi farklı alanlardan özgün ve derinlikli 
çalışmaları bir araya getirerek düşünsel ufkumuzu genişletmeyi 
amaçlamaktadır. Geçmişin birikimini güncel sorunlarla buluşturan bu 
sayının, hem akademik literatüre hem de entelektüel tartışmalara önemli 
katkılar sunacağına inanıyoruz. 

Sayının ilk makalesinde Rukiye Kale Kaya ve Dr. Şaban Banaz, XVII. yüzyıl 
Osmanlı âlimlerinden İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin *Nazmu’l-Leâlî* adlı 
eserini Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi perspektifinden ele almaktadır. 
Mâtürîdî kelâmı ve Hanefî geleneğin Osmanlı düşünce dünyasındaki temsilini 
ortaya koyan bu çalışma, mezhebî aidiyet, polemik dili ve erken dönem 
mezhepler tarihi yazımının karakteri üzerine önemli tespitler sunmaktadır. 

Dr. Nilüfer Karadağ ve Dr. Nebile Eroğul tarafından kaleme alınan çalışma, 
Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’ni Gasset ve Mengüşoğlu’nun insan ve eğitim 
anlayışları çerçevesinde değerlendirmektedir. Yetkin ve erdemli insan 
yetiştirme idealini merkeze alan bu analiz, çağdaş eğitim politikalarının 
felsefî temellerini tartışmaya açması bakımından dikkat çekicidir. 

Dr. Oğuz Çetin, Yûnus Emre’nin şiiri üzerinden namaz ibadetini “mânevî 
zanâat” olarak kavramsallaştırmakta; fıkhî bir yükümlülüğün bireysel ve 
toplumsal hayatı inşa eden bütüncül bir ahlâk ve varoluş projesine nasıl 
dönüştüğünü ortaya koymaktadır. Tasavvuf, felsefe ve Anadolu irfanını 
buluşturan bu çalışma, klasik metinlerin günümüz insanına sunduğu 
imkânları yeniden düşünmeye davet etmektedir. 

Erken Abbâsî dönemini konu alan çalışmasında Mevlüt Özer ve Doç. Dr. 
Mustafa Tanrıverdi, zındıklık olgusunu besleyen sosyopolitik gelişmeleri 
tarihsel bir bütünlük içinde ele almaktadır. Çalışma, erken İslâm tarihinde 
siyaset, kültür ve inanç ilişkilerinin karmaşık yapısını anlamaya katkı sunan 
önemli bir analiz niteliği taşımaktadır. 

Dr. Seyhan Kardeş’in Mesnevî merkezli makalesi ise Mevlânâ’nın 
düşüncesinde “söz” ve “sessizlik” arasındaki dengeyi manevî eğitim 
bağlamında ele almaktadır. Modern çağın iletişim yoğunluğu içinde kaybolan 
insan için Mesnevî’nin sunduğu ölçüler, bu çalışma aracılığıyla yeniden 
anlam kazanmaktadır. 

Modern siyasal düşünceye odaklanan Nazırhan Şener ve Prof. Dr. İhsan Toker, 
İslâmcılığın kavramsal ve tarihsel kökenlerini Osmanlı’nın son 
dönemlerinden Cumhuriyet’in kuruluşuna kadar uzanan bir çerçevede 
incelemektedir. Çalışma, modern İslâmcılığın çok yönlü ve dinamik yapısını 
görünür kılması bakımından literatüre önemli bir katkı sunmaktadır. 

 

 

Arkeoloji alanındaki çalışmasında Dr. Aslı Kahraman Çınar, Orta 
Anadolu’nun gözden kaçmış önemli yerleşimlerinden biri olan Mercimektepe 
Höyük’ü ele almakta; Erken Tunç Çağı ve Hitit dönemine ışık tutan bulgularla 
bölge tarihine dair önemli veriler sunmaktadır. 

Güncel uluslararası siyaseti ve medyayı merkeze alan Kübra Erbayrakçı’nın 
çalışması, İsrail-İran arasında yaşanan ve “12 Gün Savaşı” olarak anılan 
çatışmanın TASS ve IRNA devlet haber ajanslarındaki yansımalarını eleştirel 
söylem analizi yöntemiyle incelemektedir. Çalışma, medyanın ideoloji ve 
politika ile ilişkisini somut bir örnek üzerinden tartışmaya açmaktadır. 

Sayının son makalesinde Doç. Dr. Mehmet Yusuf Haklı, Fahreddîn er-Râzî’nin 
tefsiri bağlamında Hz. Meryem’i ele almakta; dirâyet ve rivâyet yöntemleri 
arasındaki ilişkiyi, tefsir geleneği içindeki özgün yaklaşımlarla birlikte 
değerlendirmektedir. Bu yönüyle çalışma, tefsir literatüründeki önemli bir 
boşluğu doldurmayı hedeflemektedir. 

Aralık 2025 sayımızda yer alan bu çalışmalar, Dorlion Journal’ın farklı 
disiplinleri buluşturan, eleştirel ve nitelikli akademik üretimi destekleyen 
yayın çizgisini sürdürdüğünü bir kez daha göstermektedir. Her bir 
makalenin, okuyucularımızın araştırmalarına katkı sunacağına ve yeni 
tartışmalara kapı aralayacağına inanıyoruz. 

Bu vesileyle dergimize katkı sağlayan tüm yazarlarımıza, alan editörlerimize, 
hakemlerimize, danışma, bilim ve yayın kurulu üyelerimize teşekkür ediyor; 
siz değerli okuyucularımızı da düşünmeye, sorgulamaya ve akademik 
tartışmalara katkı sunmaya davet ediyoruz. 

Bu sayıyı, Gazze’de süregiden soykırım ve insanlık dışı saldırıların 
mağdurlarına ithaf ediyoruz. Filistin halkı, tarih boyunca maruz kaldığı işgal, 
tecrit ve yok sayılma politikalarının bugün en ağır ve barbar biçimiyle karşı 
karşıyadır. Sivil halkı hedef alan bu sistematik şiddet, acımasız bir savaş suçu 
olmasının yanı sıra vicdanları derinden sarsan bir soykırım girişimidir. 

Filistin topraklarını hukuksuzca işgal eden, yerli halkı yurtlarından eden ve 
topyekûn bir imha stratejisi izleyen İsrail’i en güçlü biçimde kınıyoruz. Bugün 
bir akademik yayın olarak insan haklarını, adaleti ve özgürlüğü savunmayı 
ahlaki bir sorumluluk olarak görüyor, Filistin halkının yanında olduğumuzu 
açıkça beyan ediyoruz. Şiârımız şudur: Özgür Filistin! Dün, bugün ve yarın! 

Sevgi ve saygılarımla, 

Doç. Dr. Yılmaz ARI 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi,  

Eskişehir, TÜRKİYE. 
 

 

 

 



 

2980-2806 

FROM THE EDITOR 

 
Dear Readers, 

We are pleased to meet you once again with the December 2025 issue of Dorlion 
Journal. Continuing our commitment to interdisciplinary academic inquiry, 
this issue brings together original and in-depth studies from a wide range of 
fields, including history, philosophy, kalām, Sufism, education, political science, 
media studies, and archaeology, with the aim of broadening our intellectual 
horizons. By bringing the intellectual legacy of the past into dialogue with 
contemporary issues, we believe that this issue will make significant 
contributions to both the academic literature and ongoing intellectual debates. 

In the opening article of the issue, Rukiye Kale Kaya and Dr. Şaban Banaz 
examine Nazmu’l-Leʾālī, a work by the seventeenth-century Ottoman scholar 
İshâk b. Hasan al-Tokâdî, from the perspectives of Kalām and the History of 
Islamic Sects. By highlighting the representation of Māturīdī theology and the 
Ḥanafī tradition within Ottoman intellectual life, this study offers important 
insights into sectarian affiliation, polemical discourse, and the characteristic 
features of early sectarian historiography. 

The study authored by Dr. Nilüfer Karadağ and Dr. Nebile Eroğul evaluates the 
Turkey Century Education Model within the framework of the philosophical 
views on humanity and education developed by Gasset and Mengüşoğlu. 
Centered on the ideal of cultivating competent and virtuous individuals, this 
analysis is noteworthy for its critical engagement with the philosophical 
foundations of contemporary educational policies. 

Dr. Oğuz Çetin conceptualizes the ritual prayer (ṣalāh) as a “spiritual craft” 
through an analysis of Yûnus Emre’s poetry, demonstrating how a juridical 
obligation is transformed into a holistic ethical and existential project that 
shapes both individual and social life. By bringing together Sufism, philosophy, 
and Anatolian wisdom, this study invites readers to reconsider the possibilities 
that classical texts offer to the modern human condition. 

Focusing on the Early ʿ Abbāsid period, Mevlüt Özer and Assoc. Prof. Dr. Mustafa 
Tanrıverdi address the sociopolitical developments that fostered the 
phenomenon of zindīqism within a comprehensive historical framework. Their 
analysis constitutes a significant contribution to understanding the complex 
interplay between politics, culture, and belief in early Islamic history. 

In his Mesnevî-centered article, Dr. Seyhan Kardeş explores the balance 
between “speech” and “silence” in Mevlânâ’s thought within the context of 
spiritual education. At a time when modern individuals are overwhelmed by 
excessive communication, the principles offered by the Mesnevî regain 
relevance and meaning through this thoughtful study. 

Addressing modern political thought, Nazırhan Şener and Prof. Dr. İhsan Toker 
examine the conceptual and historical roots of Islamism from the late Ottoman 
period to the establishment of the Republic. By illuminating the multidimensi-  

 

sional and dynamic character of modern Islamism, this study makes a 
valuable contribution to the existing literature. 

In the field of archaeology, Dr. Aslı Kahraman Çınar focuses on Mercimektepe 
Höyük, one of the overlooked yet significant settlements of Central Anatolia, 
presenting important data on regional history through findings that shed 
light on the Early Bronze Age and the Hittite period. 

Centering on contemporary international politics and media, Kübra 
Erbayrakçı analyzes the coverage of the conflict between Israel and Iran—
commonly referred to as the “12-Day War”—in the state news agencies TASS 
and IRNA, employing critical discourse analysis. This study opens a concrete 
discussion on the relationship between media, ideology, and political power. 

In the final article of the issue, Assoc. Prof. Dr. Mehmet Yusuf Haklı examines 
the figure of the Virgin Mary (Maryam) within the context of Fakhr al-Dīn al-
Rāzī’s Qurʾānic exegesis, evaluating the relationship between rational 
(dirāyah) and transmitted (riwāyah) methods alongside distinctive 
approaches within the exegetical tradition. In doing so, the study aims to 
address a significant gap in the tafsīr literature. 

The contributions featured in our December 2025 issue once again 
demonstrate Dorlion Journal’s commitment to fostering critical, high-quality 
academic scholarship that brings diverse disciplines into dialogue. We believe 
that each article will contribute meaningfully to our readers’ research and 
inspire further scholarly discussion. 

On this occasion, we extend our sincere gratitude to all contributing authors, 
section editors, reviewers, and members of our advisory, scientific, and 
editorial boards. We also invite our valued readers to continue thinking, 
questioning, and actively participating in academic debate. 

We dedicate this issue to the victims of the ongoing genocide and inhumane 
attacks in Gaza. The Palestinian people are today facing the most severe and 
brutal manifestations of the occupation, isolation, and policies of erasure to 
which they have long been subjected. This systematic violence targeting 
civilians constitutes not only a grave war crime but also an attempt at 
genocide that profoundly shocks the human conscience. 

We strongly condemn Israel for its unlawful occupation of Palestinian 
territories, the forced displacement of the indigenous population, and its 
pursuit of a strategy of total destruction. As an academic journal, we regard 
the defense of human rights, justice, and freedom as a moral responsibility, 
and we hereby declare our unequivocal solidarity with the Palestinian people. 
Our principle is clear: Free Palestine—yesterday, today, and tomorrow. 
Kind regards, 

                                     Assoc. Prof. Yılmaz ARI 
Eskişehir Osmangazi University, Eskişehir, TÜRKİYE 

 

 



 

İÇİNDEKİLER / CONTENTS 

 

 

 

 

 
 

154-181 

Rukiye Kale Kaya - Dr. Şaban Banaz 

İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından 

Analizi 

An Analysis of Some Theological Topics in Nazmu’l-Leâlî, a Work by İshāk ibn Hasan al-Tokādī in Terms of the Kalām and History of Islamic Sects 
 

182-201 

Dr. Nilüfer Karadağ - Dr. Nebile Eroğul 

Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin 

Değerlendirilmesi 

Evaluation of The Century of Türkiye Education Model in the Context of Raising Competent and Virtuous People in the Perspective of Gasset and 

Mengüşoğlu 
 

202-219 

Dr. Oğuz Çetin 

Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

The Conceptualization of Prayer as a Spiritual Craft in Yûnus Emre 
 

220-258 

Mevlüt Özer - Doç. Dr. Mustafa Tanrıverdi 

Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

The Socio-Political Developments That Fostered the Phenomenon of Heresy in the Early ʿAbbāsid Period 
 

259-282 

Dr. Seyhan Kardeş 

Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

Word and Silence in the Mas̱navī of Jalāl al-Dīn Rūmī 
 

283-310 

Nazırhan Şener – Prof. Dr. İhsan Toker 

İslâmcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

Islamism: Conceptual and Historical Origins 
 

311-326 

Dr. Aslı Kahraman Çınar 

Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in Central Anatolia 

Orta Anadolu’nun Gözden Kaçmış Erken Tunç Çağı Yerleşimi: Mercimektepe Höyük 
 

327-353 

Kübra Erbayrakçı 

12 Gün Savaşı'nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

The Reflections of the Twelve-Day War in the State News Agencies TASS and IRNA 
 

354-370 

Doç. Dr. Mehmet Yusuf Haklı 

Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

Maryam (the Virgin Mary) in the Tafsīr of Fakhr al-Dīn al-Rāzī 

 

 

 



 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 154-181. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Kale Kaya, Rukiye – Banaz, Şaban. “İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli 
Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi”. 
Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025),  154-181.  
https://doi.org/10.5281/zenodo.18010662                                                                                                                

                                                                                                                                                          CC BY-NC 4.0 DEED 

İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı 
İtikâdi Konuların Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 

An Analysis of Some Theological Topics in Nazmu’l-Leâlî, a Work by İshāk ibn Hasan al-Tokādī in 
Terms of the Kalām and History of Islamic Sects 

 

  Öz  
İshâk b. Hasan et-Tokâdî (ö. 1100/1688-89) XVII. yüzyıl Osmanlı döneminde 
yaşamış, devrin ilmî ve dinî çevrelerinde önemli bir konuma sahip olmuş Tokatlı 
bir âlimdir. Müellifin Nazmu’l-leâlî isimli eseri, akâid meselelerini ele alması 
bakımından Kelâm ilmine; farklı mezheplerin görüşlerine yer vermesi yönüyle 
de İslâm Mezhepleri Tarihi ilmine katkı sunan dikkate değer bir kaynaktır. 
Eserde İmâm Mâtürîdî’ye (ö. 333/944) özel bir atıfta bulunulması ve müellifin 
onu övgüyle zikretmesi, risâlenin Mâtürîdî kelâmı açısından ayrıca önem arz 
ettiğini göstermektedir. Bu bağlamda eserin incelenmesi, Osmanlı dönemindeki 
akâid tartışmalarının mahiyetini anlamak açısından kritik bir değer 
taşımaktadır. Bu çalışmada, literatür taraması ve doküman analizi yöntemi 
kullanılarak Nazmu’l-leâlî’deki akâid konuları incelenmiş, müellifin Kelâm ve 
İslâm Mezhepleri Tarihi alanındaki yeri belirlenmeye çalışılmıştır. Araştırmanın 
sonucunda Tokâdî’nin söz konusu eserinin Mâtürîdî düşünceyi ve Ebû 
Hanîfe’nin (ö. 150/767) fikirlerini güçlü bir biçimde savunduğu; buna karşılık 
diğer mezheplere yönelik yoğun ve sert eleştiriler içerdiği tespit edilmiştir. 
Tokâdî, eserinde Mâtürîdî düşünceyi hakikatin temsilcisi olarak öne çıkarmış, 
kendince eksik bulduğu ve hatalı olarak nitelediği diğer mezheplerin birtakım 
görüşlerini ise eleştirmiştir. Bu yaklaşımı, onun mezhebî aidiyetini güçlü bir 
şekilde ortaya koymakta ve kurtuluşa erecek olan fırkanın (fırka-i nâciye) kendi 
mezhebi olduğu düşüncesini yansıtmaktadır. Müellifin kullandığı sert eleştirel 
üslup ve taraflı yaklaşım, günümüz İslâm Mezhepleri Tarihi metodolojisi 
açısından değerlendirildiğinde objektiflikten uzak görünmektedir. Bununla 
birlikte eser, erken dönem Mezhepler Tarihi literatüründe sıkça görülen 
savunmacı ve polemikçi yaklaşımın XVII. yüzyıl Osmanlı döneminde de 
sürdürüldüğünü göstermesi bakımından dikkate değerdir. Dolayısıyla Nazmu’l-
leâlî, Mâtürîdî kelâmı ve Hanefî geleneğinin Osmanlı düşünce dünyasında nasıl 
temsil edildiğini ortaya koyan önemli bir manzum risâle niteliği taşımaktadır. 

Anahtar Kelimeler: İslâm Mezhepleri Tarihi, Kelam, Osmanlı Devleti, İshâk b. 
Hasan et-Tokâdî, Nazmu’l-leâlî. 

 
 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

18.09.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

07.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

21.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

Rukiye KALE KAYA 

Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Tokat, TÜRKİYE. 

     
 

 

Dr. Öğretim Üyesi Şaban BANAZ 

Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi, İslami İlimler 

Fakültesi, Tokat, TÜRKİYE. 

     
 

 

 
 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18010662
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286512
mailto:k.rukiye95@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6587-8872
mailto:saban.banaz@gop.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-1401-832X


 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
155 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
İshāk ibn Hasan al-Tokādī (d. 1100/1688–89) was a scholar from Tokat who lived during the seventeenth-
century Ottoman period and held a distinguished position within the intellectual and religious circles of his 
time. His work Nazm al-Leʾālī is a noteworthy source that contributes to the field of kalām (Islamic theology) 
through its treatment of doctrinal issues, and to the history of Islamic sects by presenting the views of various 
theological schools. The author’s explicit reference to and praise for Imām al-Māturīdī (d. 333/944) further 
highlights the treatise’s significance for the study of Māturīdī theology. In this regard, examining the work 
provides valuable insight into the nature of theological debates in the Ottoman period. Using literature review 
and document analysis methods, this study explores the doctrinal topics discussed in Nazm al-Leʾālī and seeks 
to determine Tokādī’s position within the disciplines of kalām and the history of Islamic sects. The findings 
indicate that Tokādī strongly defended Māturīdī thought and the ideas of Abū Ḥanīfa (d. 150/767), while 
directing severe criticisms toward other theological schools. In the treatise, he presents Māturīdī doctrine as the 
representative of truth and critiques certain views of other sects that he considers deficient or erroneous. This 
stance clearly reflects his strong sectarian affiliation and his conviction that his own school constitutes the 
“saved sect” (al-firqa al-nājiya). Although the author’s confrontational tone and partisan approach appear far 
from objective when viewed through the lens of contemporary Islamic sectarian studies methodology, the work 
remains significant for demonstrating that the defensive and polemical style characteristic of early sectarian 
literature continued into the seventeenth-century Ottoman intellectual environment. Thus, Nazm al-Leʾālī 
stands as an important poetic treatise illustrating how Māturīdī theology and the Ḥanafī tradition were 
represented in the Ottoman intellectual sphere. 

Keywords: History of Islamic Sects, Kalām, Ottoman Empire, İshāk ibn Hasan al-Tokādī, Nazm al-Leʾālī. 

1. GİRİŞ 
İshâk b. Hasan et-Tokâdî, XVII. yüzyıl Osmanlı ilim dünyasında farklı ilim dallarındaki 

derin bilgi birikimiyle tanınmış, yaşadığı dönemin Anadolu’sunda önde gelen âlimlerinden biri 
olarak kabul edilmiştir. Kaynaklarda müellif bazen İshâk-ı Zencâni bazen de İshâk b. Hasan et-
Tokâdî olarak anılmakta; inceleme yaptığımız eseri ise Risale-i fil-ʿakâid, Manzûme-i ʿAkâid ve 
Nazmu'l-leâli gibi birkaç farklı isimle zikredilmektedir.1 Üzerinde çalıştığımız eser her ne kadar 
Risâle-i fi’l-ʿakâid ve Manzûme-i Akâid gibi isimlerle anılabilse de elde ettiğimiz yazma nüshanın 
giriş bölümünde Tokâdî, eser için "Nazmu'l-leâli" ismini kullandığından bu isimlendirmeye sadık 
kalınarak aynı isimle zikredilecektir. 

Veri tarama, tarih araştırması, içerik analizi ve sentez gibi nitel araştırma 
yöntemlerinden istifade edilerek hazırlanan çalışmada Tokâdî’nin bu eseri, Konya Bölge Yazma 
Eserler Koleksiyonu 42 KON 34159/2 demirbaş numarasıyla kayıtlı olan yazma nüsha dikkate 
alınarak hazırlanmıştır. Nitekim esere ait faklı nüshalar Türkiye’nin birçok kütüphanesinde 
bulunabilmektedir.2 Tercih ettiğimiz bu suretin, diğer nüshalara kıyasla daha yüksek 
çözünürlüklü görseller sunması, metnin okunabilirliğini belirgin biçimde artırması ve sayfa 
düzeninin daha net şekilde seçilebilmesi nedeniyle bize, bu nüshanın araştırma açısından en 

                                                                                 
1  İsmail Paşa el-Bağdâdî, Hediyyetü'l-arifin esmai'l-müellifin ve asarü'l-musannafin (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), 1: 201; 

Kehhale, Ömer Rıza. Mu‛cemül-müellifin: teracimu musannifi’l-kütübi’l-Arabiyye. (Beyrut: Müessesetü‟r-Risâle, 1414/1993), 1: 341. 
2  Eserin değişik nüshaları ve bulunduğu kütüphaneler için bk. Rukiye Kale Kaya, İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l leâli Adlı 

Eserinin Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi Açısından İncelenmesi (Tokat: Gaizosmanpaşa Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2024), 7. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
156 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

uygun örnek olduğu kanaatini vermiştir. Eserin oldukça eski olması sebebiyle mevcut 
nüshaların çoğunda silinme, yıpranma veya çeşitli görsel bozulmalar mevcuttur. Buna karşılık 
seçtiğimiz suret hem paleografik okumaya elverişliliğini koruması hem de görsel bütünlüğünün 
büyük ölçüde muhafaza edilmiş olması sayesinde analitik değerlendirme yapmayı mümkün 
kılmıştır. Bu nedenle çalışmamızda söz konusu suretin temel alınması uygun görülmüştür. 

Tokâdî hakkında yapılan çalışmaların literatürde çoğunlukla edebiyat alanında olmak 
üzere Tefsir, Mantık, Tasavvuf gibi disiplinler tarafından yapılması, İslâm Mezhepleri Tarihi 
disiplini açısından ise ele alınmamış olması bizi bu çalışmaya sevk etmiştir. Çalışmadaki asıl 
amacımız, tıpkı Tokâdî’nin Nazmu’l-le’âlî’yi yazma amacına uygun olarak, onun niyetinin dışına 
çıkmadan, ezberlenmesi kolay, özet bir bir el kitabı niteliğindeki söz konusu eserin özet bir 
şekilde incelemesini yapmaktır. Çalışmada akâid konuları aktarılırken ilk olarak İslâm düşünce 
ekollerine ait Ehl-i Sünnet dışındaki diğer mezheplerin görüşleri verilmiş, sonrasında ise 
Tokâdî’nin konu hakkındaki düşüncesi eserindeki beyitlerle verilmiştir. Böylece okuyucunun bu 
beyitleri okurken hangi itikadî görüşlerin ışığında yazıldıklarını fark etmeleri amaçlanmış; 
bahsi geçen konu hakkında farklı mezheplerin görüşlerinin fark edilmesi sağlanmış ve en 
nihayetinde de İslâm düşünce ekollerinin zenginliklerininin gösterilmesi hedeflenmiştir. 
Tokâdî, eserlerinde geleneksel kelâm anlayışını sistematik bir biçimde işleyerek, hem itikadî 
meselelerde net bir duruş sergilemiş hem de mensubu olduğu Mâtürîdî ekolü savunmuştur. 
Onun düşünce yapısı, dönemin entelektüel ortamında kelâmî ve mezhebî tartışmaların hangi 
çerçevede yürütüldüğünü anlamak açısından önemli bir kaynak teşkil etmektedir. Bu 
çalışmanın odak noktası, Tokâdî’nin Nazmu’l-leʾâlî adlı eseridir ve bu risâle Kelâm ve Mezhepler 
Tarihi bilimi perspektifinden ele alınmıştır. Eserde müellifin iman, ulûhiyet, nübüvvet gibi 
temel akâid konularındaki tutumu, farklı mezheplerin görüşlerini nasıl ele aldığı ve kendi 
mezhebinin savunuculuğunu nasıl gerçekleştirdiği akademik bir çerçevede incelenmeye 
çalışılmıştır. Ayrıca Tokâdî’nin Şia, Mu‘tezile ve Cebriyye gibi ekollere yönelik eleştirileri, 
genelde Ehl-i Sünnet özelde ise Mâtürîdî ekolüne olan bağlılığını anlamak açısından da 
değerlendirilmiştir. 

Etik Beyan: Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu 
makalede sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya 
geçirilmiştir. Yazarlar, araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün 
vermemiştir. Çalışma, mali yönden destek veya fon almamıştır. Ayrıca, bu çalışmada kullanılan 
tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. Araştırma doküman incelemesine dayalı 
olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. 

2. MÜELLİFİN HAYATI VE ESERLERİ 
Hayatı hakkında sınırlı bilgi bulunan ve tam künyesi İshâk b. Hasan et-Tokâdî er-Rûmî 

el-Hanefî olan müellif, kendisinden bahsedilen kaynaklarda daha çok Tokat ile olan 
bağlantısıyla öne çıkmakta ve XVII. yüzyılın önemli âlim ve şairlerinden biri olarak 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
157 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

zikredilmektedir.3 Aslen Güney Azerbaycan’da yer alan Zencân şehrinde dünyaya gelen Tokâdî, 
ailesiyle birlikte Tokat’a göç etmiş4 ve burada yaşayıp vefat etmiştir. Bu sebeple çeşitli 
kaynaklarda hem “Zencânî” hem de “Tokâdî” nisbeleriyle anılmıştır.  Tokâdî, XVII. yüzyılın son 
çeyreğinde, Osmanlı İmparatorluğu’nun gerileme döneminde yaşamış; IV. Mehmed (1648-87) ve 
II. Süleyman (1687-91) dönemlerine tanıklık etmiştir.5 İshâk b. Hasan’ın hem “Zencânî” hem de 
“Tokâdî” nisbeleriyle anılması, bazı araştırmacılarda onun iki farklı şahıs olduğu izlenimini 
doğurmuştur. Nitekim Bağdatlı İsmail Paşa (ö. 1338/1920), Hediyyetü’l-ʿÂrifîn’de “İshâk b. Hasan 
et-Tokâdî” ve “İshâk b. Hasan ez-Zencânî et-Tokâdî” şeklinde iki ayrı isim zikretmiştir. Ancak 
her iki isme atfettiği vefat tarihleri (1090 ve 1100) ile isnat ettiği eserlerin (Şerhu Cilâi’l-kulûb ve 
Sirâcü’l-kulûb fî şerhi ziyâi’l-kulûb) birbirine son derece yakın olması, söz konusu şahsın aslında 
tek bir kişi olduğunu göstermektedir.6 Bu karışıklığın sebebi Tokâdî’ye ait yazma nüshalarda her 
iki nisbenin (Zencânî ve Tokâdî) bazen birlikte kullanılmasından bazen de ayrı ayrı 
kullanılmasından kaynaklanmaktadır. Tokâdî, Ziyâu’l-kulûb adlı eserinde kendisini “Zencânî 
sümme et-Tokâdî” şeklinde tanıtarak önce doğum yeri veya ailesinin menşei olarak Zencân’ı, 
ardından yaşamının sonraki dönemlerinde bağ kurduğu Tokat’ı işaret etmiştir. Bu bilgi, 
Hayreddîn ez-Ziriklî (ö. 1396/1976) tarafından da teyit edilmiştir.7 Bununla birlikte Tokâdî, 
eserlerinde “Rızâî” mahlasını da kullanmıştır. Hem kendisine yazılan medhiyelerde hem de 
Ahmed b. Ahmed el-Behesnî’nin Nazmu’l-leʾâlî şerhinde bu mahlasla anıldığı görülmektedir.8 
Ayrıca bir beyitinde: “Bu nazmından Rızâyî’nün murâdı/Beyân-ı Ehl-i Sünnet itikâdı.” diyerek bu 
mahlası bizzat kendisi de kullanmıştır.9 Aynı şekilde, Nazmu’l-leʾâlî’nin 1304 tarihli İstanbul 
baskısında da müellif “Zencânî ve Tokâdî” nisbeleriyle birlikte zikredilmiştir.10 Dolayısıyla 
mevcut veriler, İshâk b. Hasan’ın Zencân asıllı olup Tokat’ta ilmi ve edebî şahsiyetini geliştiren 
tek bir âlim olduğunu ortaya koymaktadır.11 

Dinî ilimlerdeki tahsilini Kahire ve İskenderiye’de tamamlayan Tokâdî, icazet aldıktan 
sonra Tokat’a dönerek ilmî faaliyetlerine burada devam etmiştir.12 Kadızâdeli vâizlerden biri 
olan Vanî Mehmed Efendi’den (ö. 1096/1685) de ders alarak yetişen Tokâdî, ilmi derinliği ve 

                                                                                 
3  Kevser Akbaş, Rızai’nin Mecmu’a-i İstihrac’ı (Malatya: İnönü Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2021), 33. 
4  Seyfullah Korkmaz, “Tokatlı Şair Rızai İshâk b. Hasan’ın Bir Mersiyesi”, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 12 (2002), 186. 
5  Rasim Deniz, “İshâk b. Hasan Tokâdî”, Türk Tarihinde ve Kültüründe Tokat Sempozyumu (Ankara: Gelişim Matbaası, 1987), 603. 
6       İsmail Paşa el-Bağdâdî, Hediyyetü'l-arifin esmai'l-müellifin ve asarü'l-musannafin (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), 1: 201. 
7   Hayreddin ez-Ziriklî, el-A‛lâm: kamusu teracim: el-hutut ve's-suver. 15. Basım. 8 Cilt (Beyrut: Dârü'l-İlm li'l-Melayin, 2002),                     

1: 294. 
8  Ahmed b. Ahmed el-Behesnî, Şerhu Nazmi’l-leâlî. (Yazma Eserler, 0E_YZ_0850 0010011: 1a-109b. İ.B.B. Atatürk Kitaplığı), 2a. 
9     İshâk b. Hasan Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi, 42 KON 34159/2, 1a; Özfırat, Tokatlı 

İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri, 35. 
10    İshâk b. Hasan Tokâdî, Zencânî, Nazmü’l-leâlî Tokadi İshak Efendi’nin akaid manzumesi = Manzume-i akaid (İstanbul: Hulusi Efendi 

Matbaası, 1304), 28. 
11    İbrahim Bayram, “İshak b. Hasan et-Tokâdî’nin Akaid Manzumesindeki Mâtürîdî Kimliği ve Diğer Mezheplere Bakışı”, 

Uluslararası Geçmişten Günümüze Tokat’ta İlmî ve Kültürel Hayat Sempozyumu. (Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi Yayınları, 2018), 
1/283-84. 

12 Korkmaz, “Tokatlı Şair Rızâî İshâk b. Hasan’ın Bir Mersiyesi”, 186; Akbaş, Rızai’nin Mecmu’a-i İstihrac’ı, 33.  



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
158 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

eserleriyle devrinde önemli bir yer edinmiştir.13 Arapça ve Farsçaya olan hâkimiyeti, özellikle 
Nazmu’l-ʿulûm ve Nazmu’l-le’âlî gibi eserlerinde açıkça görülmektedir.14 Tokâdî’nin şair kimliği ise 
nazım (şiir) türünde kaleme aldığı eserleriyle ortaya çıkmaktadır. Tokat’ta medrese hocalığı 
yaptığı ve talebeler yetiştirdiği, özellikle oğluna yönelik verdiği eğitim, eserlerinden 
anlaşılmaktadır.15 Müellifin 1088/1677 yılında hac vazifesini yerine getirdiği, hayatının geri 
kalanını ise Tokat’ta sürdürdüğü kaynaklarda nakledilmektedir.16 Oğlunun taûn sebebiyle vefat 
etmesi kendisini derinden sarsmış; bu olaydan yaklaşık bir yıl sonra, 1100/1688-89’da vefat 
etmiştir.17  

Tokâdî’nin eserleri incelendiğinde, onun düşünce yapısı bakımından Birgivî Mehmed 
Efendi’ye (ö. 981/1573) yakın olduğu açıkça görülmektedir.18 Nitekim Tokâdî, Birgivî’nin iki 
farklı eserine şerh kaleme almış, ayrıca onun Vasiyetnâme adlı Türkçe ilmihalinin başlangıç 
düzeyindeki talebelere okutulmasını tavsiye etmiştir. Bu tavsiye, Tokâdî’nin ilmî ve ahlâkî 
konularda Birgivî’nin metodolojisini benimsediğini ve onun didaktik anlayışını takip ettiğini 
göstermektedir.19 Ayrıca, Tokâdî’nin Zehâʾiru’l-âhire adlı eserinin bir yazma nüshasında yer alan 
künyede bulunan bilgiler, bu yakınlığı daha da belirginleştirmektedir. Söz konusu künyede, 
müellifin doğum yerine nispetle “Zencânî” ve eşi sebebiyle “Malâtî” olarak anıldığı, bununla 
birlikte onun fikrî açıdan Kadızâdeliler ekolüne mensup olduğu belirtilmektedir.20 Bilindiği 
üzere Kadızâdeliler hareketi, Osmanlı ilmî ve dinî hayatında Birgivî’nin fikirlerini sistemleştiren 
ve özellikle bid‘at karşıtı tutumuyla temayüz eden bir ekoldür.21 Bu bağlamda Tokâdî’nin söz 
konusu ekole mensubiyetinin açıkça ifade edilmesi, onun yalnızca Birgivî’nin eserlerine ilmî bir 
şerh yazmakla kalmayıp, aynı zamanda onun temsil ettiği fikrî geleneği bilinçli biçimde devam 
ettirdiğini göstermektedir. Dolayısıyla Tokâdî, Birgivî’nin çizgisini sürdüren, dinî hayatın ıslahı, 
ibadetlerde sahih geleneğe dönüş ve bid‘atlardan arınma konularında hassasiyet gösteren bir 

                                                                                 
13 Geniş bilgi için bk. Mehmet Kalaycı, “Birgivî Mirasının Toplumsal ve Metinsel Taşıyıcıları: Kadızâdeliler ve Etrafındaki Ulema”, 

Sahn-ı Semân’dan Dârülfünûn’a Osmanlı’da İlim ve Fikir Dünyası Âlimler, Müesseseler ve Fikrî Eserler XVII. Yüzyıl Sempozyum Tebliğleri, 
ed. Hidayet Aydar vd. (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yayınları, 2017), 441-442; Ali Durmuş, Kadızâdeliler Hareketi 
(İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021), 213-214; Erdoğan Pazarbaşı, “Mehmed Efendi Vanî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/459. 

14  Bayram Özfırat, Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri (Konya: Selçuk 
Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2006), 150. 

15  Süleyman Pak, “17. Yüzyılda Yaşamış Tokatlı Âlim İshâk Efendi’nin Manzum Eserlerinde Ayetleri Delil Olarak Kullanması ve 
Tefsire Dair Görüşleri”, Uluslararası Geçmişten Günümüze Tokat’ta İlmî ve Kültürel Hayat Sempozyumu (Tokat: Tokat Gaziosmanpaşa 
Üniversitesi Yayınları, 2018), 1/263. 

16  Pak, “17. Yüzyılda Yaşamış Tokatlı Âlim İshâk Efendi’nin Manzum Eserlerinde Ayetleri Delil Olarak Kullanması ve Tefsire Dair 
Görüşleri”, 1/263. 

17  Deniz, “İshâk b. Hasan Tokâdî”, 265. 
18 Geniş bilgi için bk. Mehmet Dalkılıç, “İslam Mezhepleri Bağlamında Balıkesirli İslam Âlimi İmam Birgivî’nin Ehl-i Sünnet Algısı 

ve Vehhâbilik/Selefîlikle Suçlanmasının Günümüze Yansımaları”. Balıkesirli Bir İslâm Âlimi İmam Birgivî. ed. Mehmet Bayyiğit 
v.d., 2/46-73. Balıkesir: Balıkesir Büyükşehir Belediyesi, 2019. 

19 Ahmet Turan Arslan, “Vasiyetnâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2012), 42/557. 
20  Kadızâdeliler ve Kadızâde Mehmed Efendi’yle ilgili bk. Ali Durmuş, “Kadızâde Mehmed Efendi’nin Bilinmeyen Risalesi: Risâle-i 

Müdâfaʿa Işığında Hayatı, İlmî Şahsiyeti ve Bazı Görüşleri”, Tokat Journal of Ilmiyat 8/1 (2020), 315-348.  
21    Semiramis Çavuşoğlu, “Kadızâdeliler” Diyanet İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/101; Durmuş, Kadızâdeliler 

Hareketi, 75; Lokman Doğmuş, Kadızâdeliler Hareketi (İstanbul: Ekin Yayınları, 2021), 63-72. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
159 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

âlim portresi çizmektedir. Bu durum, Tokâdî’nin yalnızca müstakil bir Osmanlı âlimi olarak 
değil, aynı zamanda 17. yüzyıl Osmanlı entelektüel ikliminde Birgivî mektebinin etkili bir 
temsilcisi olarak değerlendirilmesini mümkün kılmaktadır.22 Kadızâdelilerin lideri olan 
Kadızâde’nin Nakşîliğin 17. yüzyıldaki önemli temsilcilerinden biri olması Tokâdî’nin de 
Nakşîliğe yakın olduğunu veya Nakşî geleneği benimsemiş olduğunu göstermektedir.23  

Günümüzde Tokat halkı arasında “Boyun Baba” adıyla tanınan Tokâdî, adakların kabulü 
ve dileklerin gerçekleşmesi amacıyla ziyaret edilip dua edilen velî bir şahsiyet olarak 
görülmektedir. Ancak tarihî kaynaklar, Kadızâdeliler ekolüne mensup olan Tokâdî’nin bu tür 
kabir ziyareti pratiklerine mesafeli durduğunu ve yaşadığı dönemde söz konusu uygulamaları 
eleştiren bir âlim olarak temayüz ettiğini göstermektedir.24 Tokat il merkezinde, Hoca Ahmet 
Mahallesi’nin üst kısmında yer alan bu türbeye yaklaşık yetmiş basamaklı bir merdivenle 
çıkılmaktadır. Söz konusu ziyaretgâh, özellikle çocuk sahibi olma arzusu taşıyan kadınların 
geleneksel olarak ziyaret ettikleri kutsal bir mekân hâline gelmiştir. Genel kabule göre Boyun 
Baba ziyareti, cumartesi günleri sabah namazı vaktinde gerçekleştirilmekte ve bu ziyaret üç 
hafta boyunca tekrarlanmaktadır.25 Ayrıca aynı mahallede, İshâk-ı Zencânî isminde bir de camii 
bulunmaktadır.26 

Tokâdî’nin hayatı hakkında olduğu gibi eserleri konusunda da ayrıntılı bilgilere ulaşmak 
pek mümkün değildir. Onunla ilgili yapılan çalışmalar incelendiğinde, müellifin kaleme aldığı 
eserlerin tamamına değinilmediği, genellikle şöhret kazanmış olanların zikredildiği 
görülmektedir. Bu bağlamda Deniz, İshâk b. Hasan Tokâdî27 isimli çalışmasında söz konusu eserler 
üzerine kapsamlı değerlendirmeler sunmuş; Keleş ise Tezkirelere Göre XV-XIX. Yüzyıllarda Yaşamış 
Tokatlı Şairler28 isimli eserinde, önceki çalışmalarda yer almayan bazı eserlerini tespit ederek 
literatüre kazandırmıştır. Öte yandan Özfırat, Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l-ʿUlûm, Nazmu’l-
Leʾâlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri29 isimli çalışmasında müellifin on iki eserinin 
bulunduğu ileri sürmüş; Bayram ise “İshak b. Hasan et-Tokâdî’nin Akaid Manzumesindeki Mâtürîdî 
Kimliği ve Diğer Mezheplere Bakışı”30 isimli çalışmasında müellifi kelâm disiplini açısından ele alıp 
incelemiştir.  

Araştırma kapsamında rastladığımız, Tokâdî’ye nispet edilen eserlerden de kısaca 
bahsedecek olursak, bunlardan ilki Sirâcü’l-Kulûb isimli eserdir. Literatürde eserin içeriğine dair 
                                                                                 
22  Mustafa Keskin, “Osmanlı Son Dönem İhyacıları Üzerinde Kadızâdeliler Hareketi’nin Etki Durumu (Ahmet el-Mar’aşî ed-Debbâğî 

Örneği)”. Mîzânü’l-Hak: İslami İlimler Dergisi 16 (Haziran 2023), 30. 
23     Geniş bil için bk. Ali Durmuş, “Kadızâdelilerin Görüşlerinin Teşekkülünde Nakşibendiyye’nin İzleri”, Turkish Studies - Religion, 

17/2 (2022), 153-172. 
24 Doğmuş, Kadızâdeliler Hareketi, 63-72. 
25     Müjgan Üçer, “Tokat Efsaneleri ve İnanışları”, Türk Tarihinde ve Kültüründe Tokat Sempozyumu (Ankara: Gelişim Matbaası, 1988), 

227. 
26     M. Halil Pazarlı, admin@tokathaber60.com, “Boyun Baba Tekkesi: İshâk-ı Zencâni Hazretleri” (08 Mayıs 2023). 
27     Deniz, “İshâk b. Hasan Tokâdî”, 605. 
28  Keleş, “Tezkirelere Göre XV-XIX. yüzyıllarda Yaşamış Tokatlı Şairler”, 149. 
29  Özfırat, Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri, 24-28. 
30      Bayram. “İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Akaid Manzumesindeki Mâtürîdî Kimliği ve Diğer Mezheplere Bakışı”, 1/283-312.  



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
160 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

herhangi bir bilgiye ulaşılamamıştır. Bununla birlikte, Bağdatlı İsmail Paşa, söz konusu eserin 
farklı bir Tokâdî’ye ait olduğunu belirtmiştir. Daha önce zikredilen kaynaklarda İshâk b. Hasan 
et-Tokâdî ile İshâk b. Hasan ez-Zencânî’nin ayrı şahsiyetler olarak değerlendirilmesinin temel 
nedeni de bu ifadedir.31 Kasîdet-u Yekūlu’l-Abd, tevhid ve Allah’ın birliğini konu alan manzum bir 
eserdir ve Tokâdî’nin İslâm inançlarına dair kaleme aldığı çalışmalardan biridir. Ayrıca Terceme-
i Kaṣîdetu Yekūlu’l-ʿAbd adıyla kayıtlı farklı nüshaları da bulunmaktadır.32 Zehâ’irü’l-Âhire, Arapça 
olarak kaleme alınmıştır, ahirette gerekli olacak azığı konu edinmektedir. Kişiye ahiret azığı 
olması amacıyla telif edilmiş olan bu eser ahirette fayda sağlayacak iyi ve güzel davranışları ele 
almaktadır. Eser, Birgili Mehmed Efendi b. Pîr Ali tarafından yazılan Zuhru’l-Mutaʾahhilīn adlı 
eserin şerhi niteliğindedir.33 Şerhü’l-mu’ammayât fî esmâ’in-nebi, Arapça bir eserdir, Abdu’l-
Mü’min tarafından yazılan manzum türdeki Farsça Muʿammayāt fī Esmāʾi’n-Nebī adlı eserin 
Arapça şerhi niteliğindedir.34 Risâle fi Ahvali’l-Kıyame, Seyyid Mehmet Tokâdî tarafından istinsah 
edilmiştir, kıyametin vuku bulacağı zaman ile kıyamet esnasında meydana gelecek olayları 
konu edinmektedir.35 Risâle fi Ehl-i Sünne ve’l-Cema’a isimli eserde Ehl-i Sünnet düşünce sistemine 
ait itikadî görüşler ele almıştır. Müellif, bu eserde İslam Mezhepleri içerisinde Ehl-i Sünnet 
dışındaki fırkaların yanlış düşündüklerini belirtmekte ve Ehl-i Sünnetin adeta savunuculuğunu 
yapmaktadır.36 Risâle-i fi’l-Akâid, İslâm inanç esasları bağlamında kaleme alınan bir çalışmadır.37 
Nazmu’l-Ulûm, manzum türünde kaleme alınan bu eser, Tokâdî’nin çeşitli ilimler hakkında bilgi 
verdiği ve bu ilimleri öğrenmenin gerekliliğine değindiği çalışmalarından biridir. Müellif, 
eserde hem İslâmî ilimlere hem de fenni ilimlere yer vermektedir. Eser, Nazm’ul-tertībü’l-ʿulūm 
adıyla da bilinmekte olup, akâid kısmında Fıkhu’l-ekber’den bilgiler sunmaktadır.38 Nazmu’l-Le’âlî, 
İslâm dininin akâid konularını ayrı bölüm başlıkları altında ele almaktadır. Orijinal dili Arapça-
Türkçe’dir. Bazı kaynaklarda Manzûme-i Akâid adıyla anılmakla birlikte, daha yaygın olarak 
Nazmu’l-leʾâlî ismiyle bilinmektedir. Çalışmamızın odağını bu eser oluşturduğundan, eserin 
içeriğiyle ilgili bilgiler bundan sonraki başlıklarda verilecektir. 

3. NAZMU’L-LE’ÂLÎ ADLI ESERİ VE MUHTEVASINDAKİ İTİKADÎ-KELÂMÎ MESELELER 
Tokâdî’nin, Rızâ’î mahlasıyla kaleme aldığı Nazmu’l-le’âlî isimli eserinin bazı kaynaklarda 

Manzûme-i Akâid ve Risâle-i fi’l-akâid isimleriyle de anıldığını, ele aldığımız yazma nüshasında 
                                                                                 
31  Özfırat, Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l- Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri, 24; Akbaş, Rızai’nin Mecmu’a-i 

İstihrac’ı, 35; Keleş, “Tezkirelere Göre XV-XIX. yüzyıllarda Yaşamış Tokatlı Şairler”, 149. 
32  Özfırat, Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri, 25; Şaban Banaz, “Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığında Kayıtlı Bulunan Tokatlı Âlimlere Ait Akaid ve Kelama Dair Yazma Eserler”, 5.Tokat 
Sempozyumu (İstanbul: Fc Reklam, 2022.), 2/47. 

33  Özfırat, Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri, 25. 
34  Özfırat, Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri, 26. 
35  Banaz, “Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığında Kayıtlı Bulunan Tokatlı Alimlere Ait Akaid ve Kelama Dair Yazma 

Eserler”, 2/48. 
36  Banaz, “Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığında Kayıtlı Bulunan Tokatlı Alimlere Ait Akaid ve Kelama Dair Yazma 

Eserler”, 2/45. 
37  Banaz, “Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığında Kayıtlı Bulunan Tokatlı Alimlere Ait Akaid ve Kelama Dair Yazma 

Eserler”, 2/47. 
38  Ali Yıldırım, “İshâk b. Hasan Tokadî’nin İlimler Tasnifi ve Mantık İlmine Dair Görüşleri”, Türkiye İlahiyat Araştırmaları Dergisi 2 

(Ekim 2018), 170. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
161 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

müellifin eseri içerisinde “leâlî” kavramını doğrudan kullanması nedeniyle Nazmu’l-Le’âlî ismini 
tercih ettiğimizi yukarıdaki bölümde zikretmiştik. Nitekim müellif, eserindeki bir beyitte 
eserini “nazmın incisî” olarak nitelendirmiştir. Bu eseri nazımlar arasında bir inciye 
benzetmesinden mütevellit eser Nazmu’l-le’âlî ismiyle meşhur olmuştur. Bu beyit şöyledir: 

Bilem dirsen bu fende ilm-i hâli    

Nazardan koruna bu Nazm-ı Leâli.39  

Eserin adlandırılmasındaki bu tercihi akâid konularının İslâm düşüncesindeki yüksek 
değerine yapılan göndermenin bir sonucu olarak görmek gerekir. Adından da anlaşılacağı üzere 
nazım biçiminde kaleme alınan bu eser, akâid konularının öğretimini kolaylaştırmak amacıyla 
hafızada kalıcılığı artırmak için kaleme alınmıştır.40 Bu yöntem özellikle 17. yüzyılda 
Kadızâdelilerin ve dolayısıyla Nakşîlerin sıkça başvurduğu bir yöntemdir. Zira Kadızâde 
Mehmed Efendi’nin Manzûme-i Akâid’i,41 Cevâhiru’l-İslâm’ı42 ve Mebhâsü’l-Îmân’ı,43 Ahmed Rûmî 
Akhisârî’nin akaid konulu risâleleri44 ve Üstüvânî’nin akâid metni45 kelâm ilmine derinlemesine 
girmeksizin ilmihal düzeyinde bir akâid ilmi bilgisi sunması hasebiyle aynı amaca hizmet 
etmektedir. Bu yöntem zamanla Osmanlı ulemasının halkı sünnileştirmek için ve itikadî 
anlamda yetiştirmek için araçsallaştırdığı birer metin haline gelmiştir. Örneğin Tokadî ile aynı 
yüzyılda Nuh b. Mustafa tarafından kaleme alınan ve kısmen tercüme kısmen de telif türünde 
olan Tercüme-i Milel ve Nihal’in ikinci bâbını46 da bu bağlamda zikretmek mümkündür. 
Dolayısıyla Tokâdî’nin söz konusu eserini de bu eksende değerlendirmek mümkündür. Nazmu’l-
leâli, Türkçe ağırlıklı olmakla birlikte Arapça ve hatta Farsça unsurlar da içermekte ve bu 
yönüyle hem dinî hem edebî bir kıymet taşımaktadır. Müellif, Ehl-i Sünnet itikâdının temel 
esaslarını kolay ve anlaşılır bir üslupta sunmuştur. Müellifin “Rızâ’î” mahlasını kullanması ve 
eseri Allah’ın rızasını kazanma niyetiyle kaleme aldığını belirtmesi de eserin yazılış gayesini 

                                                                                 
39  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 1a. Beyitin Türkçesi şöyledir: Bu ilimde, kelâm veya akaid ilminde, doğru 

bilgiyi öğrenmek istiyorsan, Nazm-ı Leâli adlı bu eseri dikkatle oku, bu inci taneleri gibi dizilmiş manzume (şiir) göz gibi 
saklanıp korunsun. 

40     Bayram, “İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Akaid Manzumesindeki Mâtürîdî Kimliği ve Diğer Mezheplere Bakışı”, 287. 
41   Ali Durmuş, Osmanlıda Dini-Siyasi Bir Yapılanma Olarak Kadızâdeliler Hareketi, (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020), 117. Ayrıca bk. Songül Karaca, Kadızâde Mehmed Efendi Manzûme-i Akâid, (Rize: Recep Tayyip 
Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012). 

42 Nida Kırömeroğlu, “Kadızâde Mehmed Efendi’nin Cevâhirü’l-İslâm Adlı Eserinin Leiden Üniversitesi Kütüphanesi Cod. Or. 1573 
Numaralı Nüshasının İncelenmesi”, Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 32 (2025), 350-352.  

43 Geniş bilgi için bk. Kadızâde Mehmed Efendi, Mebhas-i İman Risalesi (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Yazma Bağışlar, 5570), 
247b-248a; Fetullah Çiftçi, Kadızâde Mehmed Efendi’nin Mebhâs-ı İman’ı (Dil İncelemesi Tenkitli Metin Dizin), (Diyarbakır: Dicle 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019). 

44      Yahya Michot, “Akhisârî Ahmed-i Rûmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020, Ek 1/61. 
45      Muammer Göçmen, “Üstüvânî Mehmet Efendi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012, 42/396. 
46  Eser hakkında geniş bilgi için bk. Nuh b. Mustafa el-Konevî, Fırka-i Nâciye Kurtuluşa Eren Fırka, haz. Ali Durmuş-Ramazan Tarik 

(Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2024). 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
162 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

açıkça göstermektedir.47 Tokâdî, eserinin sonunda okuyucularına bir mesaj iletmiş ve bu eseri 
kaleme almış olmasından ötürü kendisine dua edilmesini arzu ettiğini belirtmiştir.48  

Tokâdî, teknik bir sınıflandırma yapmadığı Nazmu’l-Ulûm’da uyguladığı yöntemle 
ilimlerin din karşısındaki konumunu dikkate almış; tasnifinde her bir ilmi öğrenmenin dini 
açıdan hükmünü dile getirmiş, ilim adamları ve toplum tarafından hangi tabakanın hangi 
ilimleri öğrenmesinin hükmünün ne olduğunu izah etmiştir.49 Nazmu’l-le’âlî’de ise risâlet, 
Allah’ın sıfatları, kelâmullah, rü’yetullah, kader, ecel, kabir azabı, haşir, mizan, kevser, şefaat, 
cennet ve cehennem gibi temel itikad konuları sistematik başlıklar altında işlenmiştir. Ayrıca 
dönemin bazı mezhebi tartışmalarına değinilmiş ve bu çerçevede Ehl-i Sünnet çizgisinin izahı 
yapılmıştır.50  

Nazmu’l-le’âlî, Kelâm ilminin uzmanları tarafından Mâtürîdî düşünce geleneği içinde 
değerlendirilmektedir ve bu yönüyle Nâsırüddîn Ebü’l-Muîn b. Muhammed b. Abdilkerîm el-Ûşî 
el-Fergânî’nin (ö. 575/1179) el-Emâlî’si51 ile Hızır b. Celâleddîn el-Ferâhî er-Rûmî’nin (ö. 
864/1459) el-Ḳaṣîdetü’n-nûniyye’si52 gibi eserlerle paralellik arz etmektedir.53 Mâtürîdî düşünce 
ekseninde kaleme alınan bu risalelere benzer örnekler, Eşʽarî gelenekte de görülmektedir. 
Nitekim Ebû Muhammed el-Lekânî’nin (ö. 1078/1668) Cevheretü’t-Tevhîd adlı eseri, Eşʽariyye 
mezhebi çerçevesinde yazılmış bu tür metinlerin en belirgin örneklerinden biri olarak 
değerlendirilmektedir.54 

Tokâdî’nin bu eseri ve mevcut baskıları incelendiğinde Nazmu’l-le’âlî’nin akâide dair 
temel meseleleri kolay, güzel ve toplu bir şekilde bir araya toplaması alanında kıymetli bir eser 
olduğunu göstermektedir. Ayrıca bu eserin gencinden yaşlısına birçok Müslümanın akâid 
konuları hakkında kolayca bilgi alıp bu bilgileri hafızasında kolayca tutabilecek tarzda olması 
yine bu eseri kıymetli kılan diğer özellikler arasındadır.55 Müellif Nazmu’l-le’âlî’de belli başlı 
akâid konularını başlıklar altında tek tek ele alarak aktarmıştır. Bu konular arasında risâlet, 
Allah’ın sıfatları, kelâmullah, ru‘yetullah, Allah’ın fiileri, Cebriyye, teklîf-i mâ lâ yutâk, ecel, 
haram rızık, kabir azabı, haşir, mîzan, kevser, şefaat, cennet ve cehennem, mi’raç, kıyamet, 
güyük günah, iman ve İslâm, cüz’i amel, melekler, evliyanın kerâmetleri, ferâset, istidrâc, 
evliyanın mertebesi, cennetle müjdelenen sahabeler, tâbiîn nesli, müctehid, mukallid, imâmet, 
mesih, faziletli mekânlar, nebîz, müşriklerin çocukları, ölülere dua gibi daha birçok konu yer 
almaktadır. 

                                                                                 
47  İshâk b. Hasan Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi, 42 KON 34159/2, 1a; Özfırat, Tokatlı 

İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri, 36. 
48  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 14a. 
49  Yıldırım, "İshâk b. Hasan Tokadî’nin İlimler Tasnifi ve Mantık İlmine Dair Görüşleri", 176. 
50 Bayram, “İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Akaid Manzûmesindeki Mâtürîdî Kimliği ve Diğer Mezheplere Bakışı”, 289. 
51  Bk. Şeyh Ebu Hasen Siraceddin Ali b Osman el-Uşi, Metni Emali Arapça Akaid Risalesi (Hanifiyye Kitabevi, 2023). 
52  Hızır Bey, Kasidetü’l Nuniye, Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi, BB00021407/1. 
53      Bayram, “İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Akaid Manzûmesindeki Mâtürîdî Kimliği ve Diğer Mezheplere Bakışı”, 1/288. 
54     Ahmet Saim Kılavuz, “Akaid”, Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 1989), 2/212-216. 
55 Bayram, “İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Akaid Manzûmesindeki Mâtürîdî Kimliği ve Diğer Mezheplere Bakışı”, 1/289. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
163 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Eserin birçok yazma nüshasının Ankara, Konya, Amasya, İstanbul gibi Anadolu’nun 
farklı şehirlerinde bulunması56 Nazmu’l-le’âlî’nin dönemi içerisinde ve sonrasında çokça kabul 
gördüğünü göstermektedir. Ayrıca müellif, hâtime kısmında eserin 1098/1687 yılında, Şaban 
ayında tamamlandığını kaydederek bizlere hem yazılış tarihi hem de eserin tarihi bağlamı 
hakkında net bilgiler sunmaktadır.57  

3.1. Ulûhiyet 
Nazmu'l-le'âlî’de ulûhiyet konusu, Allah'ın zâtı, sıfatları ve tevhid anlayışı bağlamında 

sistematik bir biçimde ele alınmıştır. İshâk b. Hasan et-Tokâdî, Allah'ın varlığını zarûrî bir 
hakikat olarak kabul etmekte ve varlığının delillerle temellendirilmesinin aklı ve vahyi bir 
arada değerlendirmek suretiyle mümkün olduğunu ifade etmektedir. 

Allah’ın sıfatları meselesinde müellif, Mâtürîdî gelenekle uyumlu olarak, sıfatların zâtın 
ne aynısı ne de gayrısı olduğu görüşünü benimsemiştir. Bu yaklaşım, Eş‘arî geleneğin sıfatları 
zâtla aynı kabul eden görüşünden ayrılmakta ve Allah’ın sıfatlarını gerçek anlamda varlık sahibi 
olarak değerlendiren Mâtürîdî anlayışı yansıtmaktadır. Ayrıca müellif, Allah’ın sıfatlarının 
sayısının sekiz olduğunu ifade ederken kaynak olarak İmâm-ı Âzam’ı göstermektedir: 58 

İmâm Azam kitabında rüvâtı    

Sekiz nakil itti zâtiyye-i sıfâtı.59 

Tokâdî, Allah’ın sıfatlarını; Basar, Semî‘, Hayat, İlim, Kudret, Kelâm, Tekvîn ve İrade 
olarak sıralamaktadır.60 Tokâdî’nin bu sıralaması, klasik Ehl-i Sünnet anlayışında yer alan temel 
sıfatlarla paralellik göstermekte ayrıca onun kelâmî görüşlerinin de bu çerçevede şekillendiğini 
ortaya koymaktadır. Tevhid meselesinde ise Tokâdî, Allah’ı zât, sıfat ve fiillerinde birlemek 
gerektiğini vurgulamakta; Allah’a ait sıfatları mahlûkata nispet etmenin tevhid akîdesine zarar 
vereceğine işaret etmektedir. Bu bağlamda müellif tecsimden uzak bir tevhid anlayışını 
savunmakta ve nasları te‘vil ederken mûtedil bir tavır benimsemektedir.61 

İslâm düşünce ekolleri arasındaki mezheplerin ulûhiyet anlayışları incelendiğinde, 
Allah’ın zâtı ve sıfatları konusundaki yaklaşımlarda önemli farklılıklar göze çarpmaktadır. 
Mâtürîdîler’e göre Allah’ın varlığı akıl yoluyla zorunlu olarak bilinebilir. Onlara göre Allah’ın 
sıfatları zatının ne aynısı ne de tamamen gayrısıdır; bu nedenle sıfatlar, hakiki anlamda 
mevcuttur. Bu anlayış hem tevhidi muhafaza etme hem de sıfatların gerçekliğini kabul etme 

                                                                                 
56  Bk. Şaban Banaz, “Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığında Kayıtlı Bulunan Tokatlı Alimlere Ait Akaid ve Kelama Dair 

Yazma Eserler”, 5. Tokat Sempozyumu (İstanbul: Fc Reklam, 2023.), 2/41-43. 
57  Özfırat, Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri, 38. 
58  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 1a. 
59  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 1a. Beyitin Türkçesi şöyledir: İmam-ı Âzam Ebû Hanîfe, eserinde Allah’ın zâtî 

sıfatları hakkında sekiz tane rivayet aktarmıştır. 
60  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 1a. 
61  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 2b. Ayrıca bk. Mustafa Öz, İmam-ı A’zam’ın Beş Eseri (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2017), 54. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
164 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

çabasını yansıtır.62 Eş‘arî düşüncesinde ise sıfatlar, Allah’ın zâtı ile kâimdir. Dolayısıyla sıfatlar 
ile zat arasında özsel bir ayrım yapmak anlamlı görülmez. Bu yaklaşım, sıfatların zâtla bir tür 
özdeşlik içinde değerlendirildiğini, ancak Allah’ın aşkınlığına zarar verecek bir teşbihten 
kaçınıldığını gösterir.63 Mu‘tezile ekolü, Allah’ın mutlak birliğini koruma amacıyla sıfatların zat 
dışında bağımsız bir varlığa sahip olduğu düşüncesini reddetmiştir. Onlara göre sıfatların zatın 
dışında bir gerçekliği kabul edilirse, bu durum Allah’ın birliğini zedeleyerek çokluk anlamına 
gelir. Bu nedenle Mu‘tezile, Allah’ın sıfatlarının hakiki varlığını inkâr etmiş, ayrıca Allah’ın 
ahirette görülmesinin de mümkün olmadığını savunmuştur.64 Selefî düşünce sistemi ise, 
Allah’ın sıfatları konusunda nasların zâhirine bağlı kalma ilkesini benimsemiştir. Selefîlere göre 
Kur’an ve sünnette Allah’a nispet edilen sıfatlar, herhangi bir te’vile veya mecazî yoruma 
başvurulmadan, olduğu gibi kabul edilmelidir. Bununla birlikte, bu sıfatların mahiyeti ve 
keyfiyeti insan aklı tarafından kavranamaz. Dolayısıyla Selefî yaklaşım, naslarda bildirilen 
sıfatların hak olduğunu, ancak bunların nasıl olduğunun yalnızca Allah tarafından bilineceğini 
vurgular.65 

Nazmu’l-Le’âlî’de ulûhiyet konusu, Mâtürîdî gelenek içerisinde şekillenen mutedil bir 
tevhid anlayışı çerçevesinde ele alınmıştır.66 Tokâdî’nin değerlendirmelerinde, Ehl-i Sünnet’in 
temel ilkeleriyle uyumlu bir yaklaşım sergilendiği görülmektedir. Bu durum, onun kelâmî 
meselelerde dengeli ve ölçülü bir tutum benimsediğini göstermektedir. Her ne kadar Ebû 
Hanîfe’nin düşüncelerinin etkisi açıkça hissedilse de Tokâdî’nin görüşleri, esasen Mâtürîdî 
çizginin bir devamı niteliğindedir. Bu da bize Tokâdî’nin, Mâtürîdî geleneğin önemli bir 
temsilcisi ve savunucusu olarak değerlendirilebileceğini göstermektedir. 

3.2. Nübüvvet 
Nazmu’l-leʾâlî’de nübüvvet, Allah’ın insanlara doğru yolu göstermek için seçtiği elçiler 

vasıtasıyla vahiy göndermesi üzerine temellendirilmiştir. Tokâdî eserinde nübüvvetin aklen 
mümkün, şer’an ise zorunlu olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca müellif İnsanların, yalnızca akıl 
yoluyla hakikate ulaşmada yetersiz kalabilecekleri için ilahî rehberliğe ihtiyaç duyduklarını 
vurgulamakta; Peygamberlerin ismet sıfatı konusunda ise bu meseleyi onların 
güvenilirliklerinin ve tebliğ ettikleri mesajın doğruluğunun teminatı olarak görmektedir.67 

İsmet kavramı, peygamberlerin günahlardan uzak durmalarını ve günahlardan 
korunmuş olmalarını ifade etmektedir.68 Dünya ve ahiret hayatının huzur ve düzen içerisinde 
sürdürülebilmesi için insanın peygamberlerin öğretilerine tabi olması gereklidir. Nitekim insan, 
hayatında peygamberleri örnek aldığı için, örneklik teşkil eden peygamberlerin de günahlardan 
                                                                                 
62 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, thk. Fethullah Huleyf (Beyrut: Dârü’l-Ma‘rifa,1970), 14–17; Ebû’l-Muîn en-Nesefî, 

Tabsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn, thk. Hüseyin Atay – Şaban Ali Düzgün, (Ankara: DİB Yayınları, 2003), I/84. 
63  Ebû’l-Hasan el-Eş‘arî, el-İbâne an uṣûli’d-diyâne, thk. F. al-Qattan. (Kahire: Mektebetü’l-Mısr,1969), 55. 
64 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse thk. Abdülkerîm Osman. (Kahire: Mektebetü Vehbe,1965), 195. 
65      İbn Teymiyye, el-Akîdetü’l-Vâsıtıyye. thk. Muhammed Zehran. (Kahire: Dârü’l-Hadîs,1992), 8–10. 
66      Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 1a. 
67  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 8a. 
68      Bekir Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş. (İstanbul: Damla Yayınları, 2014),178. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
165 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

uzak olmaları ve ismet sıfatıyla nitelenmeleri zorunludur. Günah içinde yaşayan bir kimsenin, 
başkasını günahtan koruması yahut korunma yolunu öğretmesi mümkün değildir. Bu sebeple, 
başkasını doğru yola eriştirmek isteyen kişinin öncelikle kendisinin hak yolda olması gerekir; 
aksi halde ortaya koyduğu öğretilerin bir etkisi olmayacaktır.69 Tokâdî ismet sıfatı hakkındaki 
düşüncelerini şu beyitlerle dile getirmiştir: 

İmâm-ı Azam sarâhatle duyurdu  

Kitâb-ı Fıkh-ı Ekber’de buyurdu  

Muhammed Mustafa ni’mel’me’âbı  

Yok asla bir günaha irtikâbı.70 

İslâm düşünce ekollerinin nübüvvet anlayışları, ilahî adalet, hikmet ve irade 
kavramlarına yükledikleri anlamlar doğrultusunda farklı yönelimler sergilemektedir. Mâtürîdî 
gelenek, nübüvveti hem ilahî adaletin hem de hikmetin bir gereği olarak değerlendirir. 
Mâtürîdîlere göre Allah, insanı akıl ve irade sahibi bir varlık olarak yaratmıştır. Bu nedenle 
insanın doğruyu bulabilmesi için ilahî rehberliğe ihtiyaç duyması doğaldır. Allah’ın adaleti ve 
hikmeti, kullarının doğru yolu bulmalarını sağlayacak peygamberleri göndermesini zorunlu 
kılar.71 Dolayısıyla Mâtürîdî düşüncede nübüvvet, sadece bir ilahî lütuf değil, aynı zamanda 
adaletin ve düzenin bir gereği olarak görülür. Eşʿarî ekolü nübüvveti zorunlu bir ilahî fiil olarak 
değil, Allah’ın mutlak iradesine bağlı bir tasarruf olarak ele alır. Eşʿarîlere göre Allah’ın 
herhangi bir fiili gerçekleştirmesi için dışsal bir zorunluluk bulunmaz. Dolayısıyla peygamber 
göndermek Allah’ın iradesiyle gerçekleşir; bu durum ne aklî ne de adalet gereği olarak zorunlu 
kabul edilir. Nübüvvetin gerekliliği ancak Allah’ın dilemesiyle anlam kazanır.72 Mu‘tezile 
düşüncesi ise konuyu ilahî adalet ilkesi çerçevesinde değerlendirir. Onlara göre Allah, adalet 
sahibi olduğu için insanlara doğru yolu göstermekle yükümlüdür. İnsan aklı, birçok hakikate 
ulaşabilse de tüm dinî ve ahlâkî gerçekleri kendi başına kavrayamayabilir. Bu nedenle Allah’ın, 
kullarını doğruya yönlendirmek amacıyla peygamberler göndermesi aklen zorunludur. 
Mu‘tezile’ye göre nübüvvet, Allah’ın adaletinin bir tezahürüdür; peygambersiz bir dünya, ilahî 
adaletin tam anlamıyla gerçekleşmediği bir dünya olur.73 Selefî düşünce ise sisteminde ise 
nübüvvet, tamamen naklî bir ilke olarak kabul edilmiştir. Selefîler, peygamberlik kurumunun 
aklî bir zorunlulukla değil, naslarla sabit bir hakikat olarak anlaşılması gerektiğini savunurlar. 
Onlara göre peygamber gönderilmesi, Allah’ın iradesine bağlıdır ve bu konuda aklî bir 

                                                                                 
69  Karadeniz, “Nübüvvet ve Vahiy”, 340; Ayrıca bk. Şaban Banaz, “Konyalı Mehmed Vehbi Efendi’nin Nübüvvet Anlayışı”, 

Akademik Sosyal Araştırmalar 1/2 (Ocak 2023), 210. 
70  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 8b. Beyin Türkçesi şöyledir: İmâm-ı Âzam Ebû Hanîfe, el-Fıkhu’l-ekber adlı 

eserinde açıkça belirtmiştir ki, Peygamber Efendimiz günahsızdır; Allah onu günahlardan tamamen korumuştur. 
71      Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 161. 
72      Eş‘arî, el-Lüma fî’r-red alâ ehli’z-zeyğ ve’l-bida thk. Hammûde Ghurâbe. (Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyye,1955), 73. 
73      Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 568. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
166 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

zorunluluk ileri sürmek doğru değildir. Bu anlayış, Selefî düşüncenin genel karakteriyle 
uyumludur; zira Selefîlikte dinî hakikatlerin temeli akıl yürütmeden ziyade vahiydir.74 

Nazmu’l-leâlî’de peygamberlerin mucizeler göstermesi, velîlerin keramet sahibi 
olabilmesi ve olağanüstü olayların tasnifi gibi konulara da temas edilmiştir. Mucizeler, 
peygamberlik iddiasının doğruluğunu destekleyen olağanüstü hadiseler75 olarak ele alınırken; 
keramet, peygamber olmayan salih kullar aracılığıyla vuku bulan harikulade olaylar76 olarak 
tanımlanmıştır. Bu noktada, Ehl-i Sünnet âlimleri genellikle kerameti kabul etmekte,77 Mu‘tezilî 
âlimler ise temkinli bir yaklaşım sergilemektedir. Onlar için kerameti kabul etmek mucize 
kavramına ihanet etmek demektir. Bu sebeple keramet ve mucize aynı kavramdır.78 Bu konuyu 
Tokâdî şu beyitte vermiştir: 

Kerâmât-ı velî hakdur ne şübhe                             

Buna inkâr idendur kavm-i belhe.79 

Tokâdî’nin bu konudaki düşünce sistemi de Mâtürîdî gelenekten beslenen bir çizgiyi 
ortaya koymakta ve bu gelenekte görülen akıl–nakil dengesi onun eserlerinde açık bir şekilde 
yansımaktadır. Tokâdî’nin meseleleri ele alış tarzı hem aklî temellere hem de naklî delillere 
dayanarak mutedil bir yaklaşım sergilediğini göstermektedir. Nübüvvetin zorunluluğu, 
peygamberlerin ismet sıfatı ve mucizeye dair değerlendirmeleri ise Tokâdî’nin Mâtürîdî kelâm 
anlayışına bağlılığını ortaya koymaktadır.80 Bu bağlamda onun, Mâtürîdî geleneğin temel 
esaslarını kendi eserinde sistemli bir biçimde işlediğini ve bu geleneğin sürekliliğine katkıda 
bulunduğu söylemek mümkündür. 

3.3. Allah’ın ve Kulların Fiileri 
İnsanın fiilleri meselesinin tartışma konusu hâline gelmesi, İslâm’ın ilk dönemlerinde 

yaşanan siyasî ve toplumsal olaylarla ilişkilendirilmektedir. Nitekim Cemel Vak’ası ve Sıffîn 
Savaşı, bu tartışmanın ilk kıvılcımlarını ortaya çıkaran hadiseler olarak kabul edilmektedir. 
Müslümanların iki farklı grup hâlinde karşı karşıya gelerek birbirlerinin kanını dökmeleri hem 
ölenlerin hem de öldürenlerin ahiretteki durumlarının ne olacağı sorusunu gündeme 
taşımıştır.81 Bu sorular etrafında şekillenen tartışmalar, İslâm âlimlerinin söz konusu iki taraf 
hakkında ileri sürdükleri görüşlerle birlikte, kelâm ilminin temel meselelerinden biri olan 

                                                                                 
74     İbn Kayyim el-Cevziyye, Miftâḥu dâri’s-sa‘âde. (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1986), II/85–88. 
75  Hayati Aydın, “İslâm İnançları Açısından Mucize, Kerâmet, Sihir ve İs Tidrac Kavramları Üzerine Bir İnceleme”, Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/32 (Aralık 2015), 106-107. 
76  Durmuş Özbek, “Hârikulâde Olaylar ve İhânet/ Hızlân”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/14 (Mart 2002), 

93-97. 
77  Hasan Sefa Turan, “Mütekaddim Dönem Sünnî Kelâmında Keramet”, Tasavvur: Tekirdağ İlahiyat Dergisi 7/1 (Haziran 2021), 81. 
78  Abdulvahap Yıldız, “Kerâmet ve İstidrâc”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/21 (Haziran 2009), 45; Salih Sabri Yavuz, 

“Ehl-i Sünnet ve Mutezile Bağlamında Doğruluk Ölçüsü Olarak Keramet”, Kelam Araştırmaları 3/1 (2005), 95. 
79  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 8a. Beyin Türkçesi şöyledir: Velîlerin kerametleri gerçektir, bunda hiçbir 

şüphe yoktur. Buna inanmayan kimseler, akılsız bir topluluktur. 
80 İshâk b. Hasan et-Tokâdî. Hâşiye alâ Şerhi’l-Akâid. Süleymaniye Ktp., Ayasofya, nr. 2446, vr. 12b. 
81 Eş‘arî, Ebu’l-Hasan. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn, nşr. Helmut Ritter. (Wiesbaden: Franz Steiner Verlag, 1980), 125. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
167 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“insanın fiilleri” probleminin doğmasına zemin hazırlamıştır. Zamanla bu konu farklı ekoller 
arasında ciddi görüş ayrılıklarına sebep olmuş ve fırkaların teşekkülünde belirleyici bir rol 
oynamıştır. Bu bağlamda “insan fiilleri” meselesi, İslâm kelâmı içerisinde en çok tartışılan ve en 
önemli başlıklardan biri hâline gelmiştir.82 Mezhepler, insanın fiilleri konusunda farklı görüşler 
geliştirerek ayrışmıştır. 

Haricîler, büyük günah işleyen bir kimsenin kâfir olacağını savunarak, insanın bütün 
fiillerinden mutlaka sorumlu olduğunu ileri sürmüşlerdir.83 Cebriyye ise tam tersi bir görüş 
sergileyerek, insanın hiçbir fiilinde etkili olmadığını ve bütün fiillerin Allah tarafından ezelden 
belirlenmiş olduğunu savunmuştur. Cebriyye’ye göre insanın hayatı, değiştirilemez bir 
senaryoya ve rüzgâr önündeki yaprağa benzer.84 Mu’tezile ekolü, insan fiillerini adalet ilkesi 
çerçevesinde ele almıştır. Onlara göre insanın fiillerinde hür iradeye sahip olması zorunludur; 
aksi takdirde Allah’ın adaleti zedelenmiş olur. Dolayısıyla insan kendi fiilinin yaratıcısıdır ve bu 
sorumluluğu üstlenebilmektedir. Bu anlayışta, kul kendi kudreti ile fiil meydana getirir; fiiller 
doğrudan Allah’a nispet edilmez.85 Eşʿarîler, insan fiillerinin kudret ve yaratılışında Allah'ın 
mutlak rolünü vurgularlar. İnsanda bir kudret bulunmakla birlikte, fiilin yaratılması doğrudan 
Allah’a aittir. İnsanın iradesi ve fiilleri Allah tarafından yaratılmakta olup, kul sadece kesb 
yoluyla fiillere eşlik eder. Bu görüşte insanın bilinçli yahut bilinçsiz filleri arasında yaratılış 
bakımından fark yoktur.86 Mâtürîdî düşünce sistemine göre insan, fiil gerçekleştirme kudretine 
sahiptir. Allah insana hem iyi hem de kötü fiilleri yapma gücü vermiştir, fakat hangi fiili tercih 
edeceği insanın özgür iradesine bırakılmıştır. Dolayısıyla, Allah’ın yasakları ve izinleri insanın 
fiilinde doğrudan etkili değildir; insan kendi iradesiyle tercih yapar ve fiilinin sorumluluğunu 
taşır.87  Ebû Hanîfe’ye göre kul, fiillerinde Allah’ın yarattığı kudret ile özgürdür. Allah kula 
istitâat verir; ancak hayır veya şer fiilleri tercih etme hakkı kula aittir. Bu çerçevede insan hem 
fiilinden sorumlu tutulur hem de eylemlerinin faili olarak değerlendirilir. Allah’ın yaratması, 
insanın iradesiyle birleşir.88 

Tokâdî, kulun fiillerinde mutlak bir cebr olmadığını, kulun bir tercih ve seçme 
yeteneğine sahip olduğunu eserinde şöyle vurgulamıştır: 

Hüdâ halk eyler efʿâl-i ʿibâdı  

                                                                                 
82 İlyas Üzüm, “Kaderiyye”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 2001), 44/64--65; Hafzullah Genç, “Eş’ari Düşüncesinde İnsan Fiilleri”, 

İslâmi Araştırmalar 27/3 (2016), 429. 
83 Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn, 86. 
84 Ebü’l-Feth Abdülkerîm Şehristânî, Milel ve Nihal: Dinler, Mezhepler ve Felsefi Sistemler Tarihi, çev. Mustafa Öz (Fatih, İstanbul: Litera 

Yayınları, 2021). 53. 
85  Kadı Abdülcebbar, Mu’tezile’de Din Usûlü, çev. Murat Memiş (İstanbu: İz Yayıncılık, 2019); Çağfer Karadaş, “İnsan Fiilleri”, Kelam, 

ed. Şaban Ali Düzgün (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 405-406. 
86  Eş‘arî, el-Lüma fî’r-Red alâ Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bida, 74. Ayrıca bk. Bayram Çınar, “İslâm Kelam Ekollerinde İnsan Fiilleri ve İnsanın 

Sorumluluğu İlişkisi”, Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 10/21 (2020), 36. 
87  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 366; Mustafa Sait Yazıcıoğlu, “Maturidi Kelamında İnsan Hürriyeti Meselesi”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 30/1-4 (15 Temmuz 1988), 243; Karadaş, “İnsan Fiilleri”, 409. 
88  Öz, İmam-ı A’zam’ın Beş Eseri, 55; Şükran Karabulut, Ebu Hanefi’nin Kader, İnsan Fiilleri ve Büyük Günah Hakkındaki Görüşleri (Bursa: 

Uludağ Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 35-37. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
168 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Onadur mümkinatın istinadı. 

Bel var ʿabde fiil-i ihtiyârî  

Değildir cebr-i mahz ve iztırârî.89  

Tokâdî, eserinde, İmâm Mâtürîdî ve Ebû Hanîfe’yi “zamanın bulunmazları” olarak 
niteleyerek onlara yönelik övgüsünü dile getirir. Bu girişin ardından Tokâdî, kulun fiilleri 
meselesine temas eder ve insan fiillerinde ne mutlak bir zorlama ne de tam anlamıyla bir 
özgürlüğün bulunduğunu belirtir. Ona göre insan, kendisine emredileni yerine getiren bir 
varlıktır. Burada özellikle kulun fiilleri ile Allah’ın kudreti arasındaki ilişkiyi vurgulayan Tokâdî, 
Allah’ın fiilleri yarattığını, kulun ise onları gerçekleştirdiğini açıklar. Tokâdî, bu görüşleri dile 
getirirken Eşʿarî’nin kulların fiilleri hususundaki yaklaşımına da eleştirel bir tavır sergiler. 
Eş’arî’nin, kulun fiillerini kendi iradesiyle seçebileceği yönündeki görüşünü kabul edilemez 
bulur ve bu anlayışı itikadî açıdan tenkit eder.90 Onun Eş’arî’ye yönelttiği bu açık eleştiriler, 
Tokâdî’nin itikadî çizgide Mâtürîdî geleneğe bağlı kaldığını ve Ebû Hanîfe’nin görüşlerini esas 
aldığını ortaya koymaktadır. Böylelikle Tokâdî, kelâmî tartışmalar içerisinde konumunu 
netleştirmekte ve Mâtürîdî düşüncenin savunucusu olduğunu güçlü bir şekilde ifade 
etmektedir. Ayrıca Tokâdî, kulun fiillerinin övgüye mazhar olabileceğini, ancak bu fiillerin yine 
Allah’ın kudreti sayesinde meydana geldiğini özellikle vurgular. Bu yaklaşım, Mâtürîdî 
geleneğin temel özelliklerinden biri olan “Allah’ın kudretinin mutlaklığı ile kulun iradesinin 
sorumluluğu” arasındaki dengeyi yansıtmaktadır. Tokâdî’nin bu değerlendirmeleri, kulların 
fiilleri meselesinde İmâm Mâtürîdî ve İmâm-ı Âzam Ebû Hanîfe’nin düşünce sistemleri 
doğrultusunda hareket ettiğini göstermektedir. Böylelikle onun eserinde ortaya koyduğu 
görüşler, hem klasik Ehl-i sünnet kelâm anlayışına bağlılığını hem de bu anlayışı sürdürmedeki 
rolünü ortaya koymaktadır. 

3.4. İman ve Amel İlişkisi 
İman, sözlükte güven duymak ve güven içerisinde onaylamak anlamına gelirken, terim 

olarak peygamberlerin Allah’tan getirdiği hakikatleri tasdik etmek olarak kullanılmaktadır.91 
Amel ise kişinin ceza veya mükâfatla sonuçlanacak davranışlarını ifade eder.92 İman ve amel 
kavramları, İslâm düşünce tarihinde tartışmaların merkezinde yer almış, farklı mezhepler 
arasında çeşitli yorum farklılıklarına yol açmıştır. 

Hâricîler, imanı tasdik, ikrar, marifet ve amel unsurlarının toplamı olarak tanımlar. 
Onlara göre bu unsurlardan herhangi birinin eksikliği kişinin imanını geçersiz kılar. Büyük 
büyük günah işleyen kimse iman dairesinden çıkar ve kâfir olur. Haricîler için iman kavramı 

                                                                                 
89  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 3b. Beyitin Türkçesi şöyledir: Allah, kulların fiillerini yaratandır, Bütün 

mümkün varlıkların dayanağı da odur ancak kulda da bir iradî fiil vardır; yani bu durum ne tam bir cebirdir ne de tam bir 
zorunluluktur. 

90      Tokâdî, Hâşiye alâ Şerhi’l-Akâid, 21a–23b. 
91  Mustafa Sinanoğlu, “İman”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 2000), 22/212. 
92  Süleyman Uludağ, “Amel”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 1991, 3/13-16. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
169 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

mü’mini tanımlamaktan çok kâfiri tespit etmeye yöneliktir.93 Mürcie, Haricîlerin sert 
yaklaşımına karşı çıkarak, büyük günah işleyen kimsenin hâlen mü’min olduğunu savunur. 
Onlara göre iman kalp ile tasdik ve dil ile ikrardır; amel ise imanın bir parçası değildir. Büyük 
günah işleyen kişinin akıbeti Allah’ın takdirine bırakılır.94 Mu‘tezile, iman ve amel ilişkisinde 
orta bir yol benimsemiştir. İmana kalbin bilmesi ve dilin ikrarı dâhildir. Ameli imanın bir cüzü 
olarak gören Mu‘tezilîler, büyük günah işleyen kişinin iman ile küfür arasında bir konumda 
olduğunu savunurlar. Bu anlayış, onlarda “el-menzile beyne’l-menzileteyn” ilkesini 
doğurmuştur.95 Eş’arî düşüncesi, imanı kalbin tasdiki ve dilin ikrarı olarak tanımlar. Amelin, 
imanın bir parçası olmadığı savunulur. Amelsiz bir mü’minin de iman sahibi olabileceği 
belirtilir. Büyük günah işleyen kişi günahkâr kabul edilir, kâfir sayılmaz; son hüküm Allah’a 
aittir.96 Mâtürîdîlere göre iman, hakikati kesin bir delille onaylamak ve kalbin tasdik etmesidir. 
Amel, imanın bir parçası sayılmaz. Bu anlayışa göre büyük günah işleyen kimse imanını 
kaybetmez ancak işlediği günahı hafife alırsa veya helal sayarsa imanını kaybeder. Günahkâr bir 
mü’minin son hükmü Allah’a aittir.97 

Tokâdî iman meselesindeki görüşünü Ebû Hanife’nin ismini zikrederek leâlî’de şöyle 
beyan etmiştir: 

Niza etmiş bu fennin ehl-i ilmi   

Amel imandan cüzʾ mi degil mi  

İmam-ı A’zam buyurmış cüzʾ degildir  

Bu söz tahkik gülzarında güldür.98   

İman meselesinde İmâm-ı Âzam’ın düşüncelerine övgüyle yer vermesi Tokâdî’nin iman-
amel münasebeti hususunda Ebû Hanîfe’nin yaklaşımını benimsediğini ortaya koymaktadır. 
Zira İmam-ı Âzam’a göre amel, imanın bir parçası değildir. Tokâdî, onun sözlerini eserinde 
naklederken bu ifadelerin bir gül bahçesindeki gül mesabesine sahip olduğunu belirtmektedir. 
Bu durum, Tokâdî’nin yalnızca İmâm-ı Âzam’ın fikirlerini kabul etmekle kalmayıp, aynı 
zamanda bu düşüncelerin güçlü bir müdâfii olduğunu da göstermektedir.99 Nitekim İmâm-ı 
Âzam’a göre günah, kişinin imanını ortadan kaldırmaz; günahkâr kimse için doğrudan 
cehennemliktir denilemeyeceği gibi, kâfir olduğu da iddia edilemez. Böyle bir kimse ancak fasık 

                                                                                 
93  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn, 86.  
94  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn, 139. 
95  Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 602.  
96  Eş‘arî, el-İbâne an Usûli’d-Diyâne, 115. 
97  Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 364.  
98  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 7b. Beyitin Türkçesi şöyledir: Bu konuyu ilim ehli tartışmıştır: Amel imandan 

bir parça mıdır, değil midir? İmam-ı Âzam (Ebû Hanîfe) buyurmuştur ki: Amel imandan bir parça değildir. Bu söz, hakikat 
bahçesinde açmış bir güldür. 

99     Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî fî’l-Kelâm. nşr. Abdullah Aydınlı. (İstanbul: İSAM Yayınları, 2018), 54-55. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
170 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

olarak nitelendirilmektedir.100 Tokâdî’nin eserindeki beyitlere baktığımızda aynı görüşe sahip 
olduğunu söylemek mümkündür. Nitekim o bu konuda şunları söylemiştir: 

Kebâʾir ʿabdi imandan çıkarmaz. 

Mücerred ma’siyetten küfre varmaz. 

Muhalled beklemez nâr-ı cahimun, 

Umar gufrânını Rabb-i Rahîmun.101 

İmâm-ı Âzam’a göre iman, kalbin tasdiki ve dilin ikrarıdır. Büyük günah işlemek kişiyi 
dinden çıkarmaz; kişi fâsık olur ama mü’minlik sıfatını yitirmez. Büyük günah işleyen kimse 
imanını taşımaya devam eder, ebedî cehennemlik olmaz.102 Bu görüşünden hareketele 
Tokâdî’nin görüşlerinin, İmâm-ı Azam’ın görüşlerine benzediği söynenilebilir. 

Tokâdî’nin değerlendirmelerinden açıkça anlaşılmaktadır ki, büyük günah meselesinde 
Haricîler, Mürcie ve Mu‘tezile ekolleriyle aynı kanaati paylaşmamaktadır. Onun bu husustaki 
yaklaşımı, Ehl-i Sünnet âlimlerinin açıklamalarıyla paralellik arz etmektedir. Zira Ehl-i Sünnetin 
genel prensiplerine göre, büyük günah işleyen kimse imandan çıkmış sayılmamakta, dolayısıyla 
kâfir olarak nitelendirilmemektedir.103 Bu bakış açısı, günahın iman ile ilişkisini koparmamakta, 
ancak iman-amel ayrımı çerçevesinde günahın kişiyi fasık kıldığını kabul etmektedir. Her ne 
kadar Tokâdî, iman-amel meselesinde Ebû Hanîfe’nin görüşünü doğrudan zikretmiş olsa da 
büyük günah konusunu işlerken onun ismini anmamıştır. Bununla birlikte, Ebû Hanîfe’ye ait 
olan “Büyük günah işleyen kimse, kalbinde iman bulunduğu sürece kâfir değil, mü’min kabul 
edilir” şeklindeki temel düşünceyi eserinde dile getirmesi, onun meseleye İmâm-ı Âzam ile aynı 
çizgiden baktığını açıkça göstermektedir.104 Bu noktada Tokâdî’nin, Ebû Hanîfe’nin görüşlerini 
yalnızca aktarmakla kalmadığı, aynı zamanda bu görüşleri sahiplenerek güçlü bir şekilde 
savunduğu da anlaşılmaktadır. Tokâdî’nin bu mesele hakkındaki açıklamalarını, Haricîlik ve 
Mu‘tezile düşüncesindeki aşırı yaklaşımlara yönelik bir reddiye olarak nitelendirmek 
mümkündür. Zira onun değerlendirmeleri, bu mezheplerin büyük günah işleyen kimseyi kâfir 
sayan veya iman-amel ilişkisinde farklı bir perspektif geliştiren anlayışlarına karşı eleştirel bir 
tavır ortaya koymaktadır. Böylelikle Tokâdî’nin yalnızca bu görüşleri benimsememekle 
yetinmediği, aynı zamanda onlara eleştirel bir bakış geliştirdiği ve Mâtürîdî çizgiye uygun 
mutedil bir yaklaşımı benimsediği açıkça görülmektedir. 

3.5. Kabir Hayatı ve Azabı 
İslâm inancında ölüm ile yeniden diriliş arasında geçen döneme “berzah hayatı” denir. 

Bu dönem, ruhun bedenden ayrılmasıyla başlayan ve mahşer günü yeniden bedenle 
                                                                                 
100  Öz, İmam-ı A’zam’ın Beş Eseri, 55. 
101  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 6b. Beyitin Türkçesi şöyledir: Büyük günahlar kulunu imandan çıkarmaz. Sırf 

bir günah işlemekle kişi kâfir olmaz. Cehennem ateşinde ebedî kalmaz, Rahîm olan Rabb’inin bağışını umar. 
102  Öz, İmam-ı A’zam’ın Beş Eseri, 55. 
103 Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn, 1/127. 
104    Ebû Hanîfe, el-Fıkhü’l-Ekber. nşr. M. Zâhid el-Kevserî. (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 1949), 57. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
171 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

buluşmasına kadar süren bir evredir. Kabir hayatı hem ruhsal hem de bazı yorumlara göre 
bedenseldir. Kişi bu süreçte azap veya nimetle karşılaşabilir. Bu yönüyle kabir hayatı, bir çeşit 
ön-âhiret yaşantısı niteliği taşır.105 

Ehl-i Sünnet düşüncesine göre kabir azabı hem ruhen hem de bedenen gerçekleşen bir 
hakikattir. Bu anlayışa göre azap, kişinin dünya hayatındaki amelleri doğrultusunda şekillenir. 
Salih amellerle öne çıkan kimseler kabirde nimetle karşılaşırken, inkâr edenler ve asi mü’minler 
azaba uğrarlar. Söz konusu azabın doğruluğu, Kur’an ve hadislerdeki delillerle sabit 
görülmüştür.106 Eş‘arîler, kabir azabının hem naslarla hem de sahabe icmâsıyla sabit olduğuna 
inanırlar.107 Hz. Peygamber’in kabir azabından Allah’a sığınmayı tavsiye etmesi ve buna dair 
dualar, bu inancı destekleyen örneklerdir. Ayrıca “Onlara iki defa azap edeceğiz”108 ayetindeki 
ifadeden biri, kabir azabı olarak yorumlanmıştır. Eş‘arî düşüncesine göre Hz. Peygamber’in 
kabir azabı hususunda duaları mevcuttur ve bu duaları başkalarına tavsiye ve tembih etmiştir. 
Eş’arî düşüncede, kabir azabı iman esaslarından biri olarak görülmese de inançla yakından 
ilişkilendirilir.109 Mâtürîdîlere göre kabir azabı, kişinin amellerine bağlı olarak yaşanacak bir 
gerçekliktir. İmam Mâtürîdî, kabir azabını “azâb-ı arz” ve “azâb-ı ʿayn” şeklinde ikiye ayırır. 
Birincisi, kişinin gideceği yeri görerek acı duymasıdır ki buna azab-ı arz denir, ikincisi ise 
cehennem azabına doğrudan maruz kalmasıdır ki buna da azab-ı ayn denir. Bu ayrım, Mâtürîdî 
düşüncenin ahiret öncesi hesap ve cezanın ciddiyetini vurgulamaktadır.110 Muʿtezile mezhebi, 
kabir azabının akıl ve nakil yönünden zorunlu olmadığını ileri sürer. Onlara göre ölen kişinin 
bedeni cansız olduğu için azap hissedemez; bu nedenle azap yalnızca ruhsaldır.111 Bazı âlimler 
bu görüşü, Muʿtezile’nin kabir azabını tamamen reddettiği şeklinde yorumlasa da mezhep 
mensuplarının çoğu bu azabın mecazi ya da ruhsal düzeyde gerçekleşeceğini savunmuştur.112 

Nazmu’l-leʾâlî’de bu konuya özel beyitler ayıran Tokâdî, kabir azabının hem kâfirler hem 
de günahkâr mü’minler için geçerli olduğunu şu beyitle belirtir: 

Azâb-ı kabr var kâfir-i laʿîne     
Dahi bazı usât-ı mü’minine 
Mezarı ravza eyler Rabb-i izzet   
Budur tenʿim-i ehl-i hayr-u ta’at   

                                                                                 
105 İlyas Çelebi, “Ölüm ve Sonrası”, Kelam, ed. Şaban Ali Düzgün (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 630-631. 
106 Mehmet Kubat, “Mezheplerin Ana İhtilâf Konularından Biri Olarak Kabir Azâbı”, Mesned İlahiyat Araştırmaları Dergisi 11/1 (2020), 

14. 
107  Eş‘arî, el-İbâne an Usûli’d-Diyâne, 50; Ayrıca bk. Mehmet Ödemiş, “Tartışmalı Bir Akide Problemi Olarak Kabir Azabı”, 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/30 (Aralık 2017), 519. 
108  Tevbe, 9/101. 
109   Eş‘arî, el-İbâne an Usûli’d-Diyâne, 52; Ekrem Uysal, “Ehl-i Sünnet ve Mu’tezile’ye Göre Kabir Azabı”, Batman Üniversitesi İslâmi 

İlimler Fakültesi Hakemli Dergisi 1/2 (2017), 72. 
110  Mâtürîdî, Teʾvîlâtü’l-Kurʾân. thk. Ahmet Vanlıoğlu – Bekir Topaloğlu. (İstanbul: Dâru’l-Mîzân, 2005), 10/225–227; Uysal, “Ehl-i 

Sünnet ve Mu’tezile’ye Göre Kabir Azabı”, 72. 
111 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî fi Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Adl. thk. Mahmûd Muhammed el-Hudayrî. (Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 

1965), 13/224. 
112  Murat Akın, “Mu’tezile’ye Göre Kabir Azabı”, Diyanet İlmi Dergisi 53/4 (2017), 164-173. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
172 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kimin inkârı var Münker Nekire    
Görür girdükte ol kabr-i hafīre.113 
Tokâdî Allah’a itaat eden kimseler için kabrin cennet bahçelerinden bir bahçeye 

isyankârlar için ise azap mekânına dönüşeceğini dile getirmekte; kabir sorgusunu inkâr 
edenlerin de Münker ve Nekir’in karşısında mahcup kalacaklarını ifade etmektedir.114 Müellifin 
bu görüşleri, Ehl-i Sünnet çizgisiyle tamamen örtüşmekte olup, Tokâdî’nin taraflı tavrını 
yansıtmaktadır. Tokâdî’nin kabir azabına ilişkin görüşleri incelendiğinde, herhangi bir mezhep 
imamının kanaatine aykırı bir yaklaşım sergilemediği, ancak kabir azabının mevcudiyetine dair 
kullandığı ifadelerin Ehl-i Sünnet düşüncesiyle örtüştüğü görülmektedir. Tokâdî, doğrudan bir 
eleştiri yöneltmemekle birlikte, kabir azabının inkârcılar ve günahkâr kullar için söz konusu 
olduğunu, buna karşılık günahlardan sakınan kimseler için kabir hayatının bir nimet ve huzur 
yeri olacağını vurgulamıştır. Bu anlayış, Ehl-i Sünnet anlayışına göre kabir azabının hem ruhen 
hem de bedenen gerçekleşeceği ve bunun da kişilerin dünyadaki amellerine bağlı olacağı 
fikriyle uyumludur. 

Tokâdî’nin kabir azabına dair değerlendirmeleri, Ehl-i Sünnet akâidinin temel 
ilkeleriyle paralellik arz etmektedir. Onun beyitlerindeki ifadeler, kabir azabının varlığını kabul 
ettiği gibi, bu azabın kimlere uygulanacağı hususunda da net bir tavır ortaya koymaktadır. Bu 
yönüyle Tokâdî, Ehl-i Sünnet düşünce geleneği içerisindeki mâtürîdi aidiyetini yansıtmakta ve 
kabir azabı meselesinde söz konusu geleneğin genel yaklaşımını devam ettirmektedir. 

3.6. Haşir 
Haşir, sözlükte bir topluluğun zorla yerinden çıkarılıp bir araya getirilmesi anlamına 

gelmektedir. Terimsel anlamda ise, kıyamet sonrası tüm insan ve varlıkların diriltilerek mahşer 
denilen alanda toplanmalarıdır.115 Kur’ân’da ve hadislerde haşir konusuna ilişkin çok sayıda 
delil yer almakta olup, İslâm inancına göre bu aşama, diriliş sonrasında gerçekleşen ve insanın 
hesaba çekilmeden önce bekletildiği aşamadır. İslâm Mezhepleri arasında haşrin varlığı 
konusunda ihtilaf bulunmamakla birlikte, mahiyeti ve gerçekleşme biçimi hususunda farklı 
görüşler savunulmuştur.116 

Mâtürîdî düşünce sistemi, haşir konusuna büyük önem atfetmiş, yeniden dirilişin hem 
ruhen hem de cismanî olacağını savunmuştur. Mezhebin temel kaynaklarında haşir, kıyamet 
sonrası kurulan büyük bir ilahî mahkemenin başlangıcı olarak görülür.117 Mâtürîdî kelamcılar, 
mahşer gününde insanların aciz, bitkin ve korku içerisinde Allah’ın huzurunda toplanacağını 
ifade ederler. Bu topluluğun, dünyada Allah’ın emirlerine karşı ilgisiz ve itaatsiz olanlardan 
                                                                                 
113  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 5b. Beyitin Türkçesi şöyledir: Kabir azabı vardır, Allah’ın lanetlediği kâfire ve 

aynı zamanda bazı günahkâr müminlere de. Yüce Allah, salih kullarının mezarını cennet bahçesine çevirir; Bu hayır ve ibadet 
ehline verilen nimettir. Münker ve Nekir meleklerinin sorgusunu kim inkâr edebilir ki? Kabre giren kişi (ölü), o sorguyu 
mutlaka görür ve yaşar. 

114  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 5b. 
115 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân. thk. Safvân Adnân Dâvûdî. (Dımaşk: Dârü’l-Kalem, 1992), 142. 
116 Süleyman Toprak, “Haşir”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 1997), 16/416-417. 
117 Mâtürîdî, Te‘vîlâtü’l-Ḳur’ân. thk. Ahmet Vanlıoğlu. (İstanbul: Mizan Yayınevi, 2005), 15/245. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
173 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

oluştuğuna işaret edilir. Diriliş sürecinde insanların yüzlerinin amellerine göre ya nurlanacağı 
ya da kararacağı vurgulanır. İnsanın ruh-beden bütünlüğü içinde tekrar dirilerek ahirette 
hakiki bir hesaba çekileceği savunulur.118 Eş‘arîler, haşir sürecini iman esaslarından biri olarak 
kabul eder ve bu konuda naklî delilleri esas alırlar. Onlara göre, haşir hem ruhen hem bedenen 
vukû bulacaktır. Bedenin mahiyeti konusunda açık bir tanım yapılmamakla birlikte, Allah’ın bu 
dirilişi gerçekleştirmeye kâdir olduğu noktasında tam bir teslimiyet vardır. Eşʿarî kelamında 
haşrın aklen değil, yalnızca naklen sabit olduğu ifade edilir. Bu sebeple haşrin gerçekliğini inkâr 
edenler, Eş‘arî düşüncede inanç eksikliğine düşmüştür.119 Mu‘tezile, haşrın vukuunu kabul 
etmekle birlikte, yeniden dirilişin mahiyetine dair daha farklı bir tutum sergiler. Bazı Muʿtezilî 
düşünürler dirilişin yalnızca ruhen gerçekleşeceğini ileri sürmüş; cismanî dirilişi mecazî veya 
sembolik olarak değerlendirmiştir. Onlara göre ilahî adaletin gerçekleşmesi için ruhun bilinci 
yeterlidir. Bu görüş, Muʿtezile’nin akılcı yönteminden kaynaklıdır. Ancak bu yaklaşım, Ehl-i 
Sünnet düşüncesinden önemli ölçüde ayrılmaktadır.120 

Nazmu’l-Leâlî’de haşİr meselesine dair özel beyitler kaleme alan Tokâdî, yeniden dirilişin 
hem ruhen hem bedenen olacağını şu beyitle ifade eder: 

Nusus-ı katı’a var ruz-ı haşre.                               

Kuburında çıkar mevtası taşra.  

Girer ervah-ı ebdanı atika. 

Budur bas-ı kıyamet fī’l-hakika. 

Beden haşrini münkir felsefidür. 

Milel erbabına ğayrı hafidür.121 

Tokâdî’ye göre, kabirlerden yeniden diriltilecek olan ölülerin ruhları, yaratılışta 
kendilerine verilen bedenlere iade edilecek ve bu suretle hakiki manada diriliş (ba‘s) 
gerçekleşecektir. Onun bu yorumu, kıyamet sonrası dirilişin yalnızca ruhsal bir hâl olmadığını, 
aynı zamanda cismanî bir mahiyet taşıdığını ortaya koymaktadır. Tokâdî, bu yönüyle dirilişin 
sadece manevî boyutla sınırlı olduğunu iddia eden görüşlere karşı çıkarak, ruh ile bedenin 
bütünlüğünü savunmuş ve hakiki haşrin bu ikisinin birlikte varlığıyla mümkün olacağını dile 
getirmiştir.122 Tokâdî, bu konuda da Ebû Hanîfe’nin çizgisini takip etmiş, özellikle bedenin 
yeniden dirilişini inkâr eden veya bunu mecazî anlamda yorumlayan düşünce akımlarını açık 

                                                                                 
118 Mâtürîdî, Te‘vîlâtü’l-Ḳur’ân, 15/246. 
119 Eş‘arî, el-İbâne an Usûli’d-Diyâne, 53; Zeliha Demirel, “Ehl-i Sünnet’e Göre Ölüm Sonrasında Yeniden Diriliş”, İslâmi İlimler 

Araştırmaları Dergisi 11 (Haziran 2022), 107-108. 
120  Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Adl, 15/45; Hüseyin Çelik, “Mu‘tezile Mezhebinin Kur’an Anlayışı ve Günümüze 

Yansımaları”, İslâmi İlimler Araştırmaları Dergisi 12 (Aralık 2022), 83. 
121  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 5b. Beyitin Türkçesi şöyledir: Haşir gününün varlığına dair kesin deliller 

vardır. Kabirlerindeki ölüler dışarı çıkar, ruhlar eski bedenlerine girer; Gerçekte kıyamet dirilişi budur. Bedenin dirilişini inkâr 
edenler filozoflardır ve bu durum din sahiplerinden gizli değildir. 

122 Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî fî Usûli’l-İ’tikâd, 45b–46a. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
174 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bir biçimde eleştirmiştir. Onun bu tutumu, Ehl-i sünnet düşünce sistemi içinde özellikle 
Mâtürîdî geleneğe olan bağlılığını göstermektedir. Tokâdî’nin görüşleri hem cismanî dirilişin 
zorunluluğunu hem de bu anlayışın inanç esasları açısından önemini vurgulamakta; böylece 
Ehl-i Sünnet akaidinin temel prensipleriyle uyumlu bir duruş sergilemektedir. 

3.7. Rü’yetullah 
Rü’yetullah kavramı, “görmek” anlamındaki “rü’yet” ve “Allah” lafızlarının 

birleşiminden oluşmaktadır. Kur’an’da bu ifade doğrudan yer almamakla birlikte, inkârcıların 
“Rabbini bize göster” gibi taleplerinden hareketle konu, erken dönemlerden itibaren kelâmî 
tartışmalar arasında yer almıştır.123 Kelam alanında rü’yetullah iki kısımda incelenmiştir. Bunlar 
Allah’ın dünyada görülüp görülemeyeceği ve ahirette görülüp görülemeyeceği hususundadır. 

Eş’arîler, Allah’ın ahirette görülmesini hem aklî hem de naklî delillere dayanarak 
mümkün görmektedir. Onlara göre var olan her şey görülebilir; Allah da var olduğuna göre, 
görülmesi mümkündür.124 Bu görüşe karşı çıkan bazı âlimler olsa da mezhebin genel görüşü 
budur. Kur’an’daki “O gün bazı yüzler parıldayacak, Rablerine bakacaktır.125” âyeti ve Hz. 
Peygamber’in, Allah’ın ahirette ayın dolunay hali gibi görüleceğini beyan eden hadisleri, bu 
görüşün temel dayanaklarıdır. Görülme mekâna bağlı olmaksızın gerçekleşecektir. Mâtürîdîler, 
Allah’ın ahirette görülmesini kabul etmekle birlikte, bu görüşü daha sistematik 
temellendirmişlerdir. Onlara göre Allah’ı görmek, aklî olarak mümkün; vâciplik ise naklî 
delillere dayanır. Ancak bu görme, cismani değildir. Görme konusundaki izahları hassastır. 
Bundan maksat Allah’ın mahlûkât gibi algılanmasının önüne geçilmektir. Bu yönüyle Mâtürîdî 
görüş, rü’yetullahı kabul etmekle birlikte, tenzih ilkesinden taviz vermemeye özen 
göstermiştir.126 Muʿtezile mezhebi, Allah’ın görülemeyeceğini savunur. Onlara göre rü’yet, 
görülen şeyin sınırlı ve maddi bir varlık olmasını gerektirir; bu ise Allah’ın zatına yönelik teşbih 
anlamına gelir. Bu gerekçeyle rü’yetullah inancı, tenzih ilkesine aykırı görülür. Muʿtezile’ye 
göre, Allah’ın görülmesini savunmak, onu cisimleştirmektir. Bu durum teşbih hatasıdır. Bu 
nedenle rü’yetullah tamamen reddedilmiş, ayet ve hadisler ise mecazî anlamda 
yorumlanmıştır.127 Ebû Hanîfe’ye göre, Allah Teâlâ’nın görülmesi aklen ve naklen mümkündür. 
Ahiret gününde mü’minler, ilahî lütfa mazhar olarak Rabblerini müşâhede edeceklerdir. 
Cennetle ödüllendirilen mü’minler, Allah’ı herhangi bir perde ya da mesafe olmaksızın temaşa 
etme bahtiyarlığına erişeceklerdir. Ancak bu rü’yet, hiçbir keyfiyet, şekil veya yön tasavvuru 
taşımayacak; dolayısıyla teşbih, temsil ya da sınırlandırma olmaksızın gerçekleşecektir. Ebû 
Hanîfe’nin ifadesiyle, mü’minler Yüce Allah’ı cismanî bir varlığı görür gibi değil, baş gözleriyle 
fakat mahlûkata benzetmeksizin görebileceklerdir. Bu yaklaşım, O’nun mutlak aşkınlığını 

                                                                                 
123 Bekir Topaloğlu–İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü (İstanbul: İsam Yayınları, 2010), 259. 
124 Eş‘arî, el-Lumaʿ fî’r-Red alâ Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bida, 127.  
125 Kıyâme, 75/22-23. 
126 Mâtürîdî, Te‘vîlâtü’l-Ḳurʾân, thk. Ahmet Vanlıoğlu. İstanbul: Mizan Yayınevi, 2005), 16/259. 
127 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Adl, 15/54–60; Fatmanur Ceran, “Mu’tezile’nin Tenzih Doktrini Bağlamında 

Ru’yetullah Problemi”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/41 (2018), 104-106. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
175 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

muhafaza ederken aynı zamanda rü’yetin hakiki anlamda vuku bulacağını ortaya 
koymaktadır.128  

Tokâdî Ebû Hanîfe’nin görüşü benimseyerek eserinde rü’yetullahı savunmuş ve bu 
inancı şiirsel beyitlerle şu şekilde ifade etmiştir:  

Bekâdârında ca’iz rü’yetullah  

Olur bedr-ü kamer gibi nazargâh. 

Bu baş göz ile görmek lâ-mekânı  

Muhal olmaz cihetsiz câvidanı 

Cevâzı akl ile amma vücubı  

Nukula müstenîd yokdur ruyubı.129  

… 

Görür mü’min beri içün-ü çerâdan   

Geçer ol demde zevk-ı mâsivâdan  

Bu da’vada delilüm nass-ı âyet  

Yirmi bir sahabiden rivayet  

Revâfız nâzır olmaz ol cemâle  

A’ceb hüsran-ı ehl-i i’tizale.130  

Tokâdî’ye göre Allah, dolunay gibi açık ve berrak bir şekilde mü’minler tarafından 
görülecek; ancak bu görüş cismani değil, mekânsız bir görmeye dayanacaktır.131 Müellif, rü’yet 
meselesini Ehl-i Sünnet geleneğinin, özellikle de Hanefî–Mâtürîdî çizginin içinde 
temellendirmiştir. Ona göre mü’minlerin ahirette Allah’ı “baş gözüyle” görmesi hakikidir; ancak 
bu görme herhangi bir keyfiyet, yön, mesafe, sınır veya teşbih unsuru taşımadan 
gerçekleşecektir. Tokâdî, rü’yet anlayışını naklî delillerle temellendirir; Kur’an’da geçen “yüzler 
vardır ki o gün Rablerine nazırdır”132 ayetini rü’yetin ispatı olarak yorumlarken, “gözler O’nu 
idrak edemez”133 ayetini ise Allah’ın kuşatıcı bir kavrayıştan münezzeh olduğu şeklinde 

                                                                                 
128 Öz, İmam-ı A’zam’ın Beş Eseri, 56. 
129 Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 2a. 
130 Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 3b. Beyitin Türkçesi şöyledir: Gözle görmek mümkün değildir; zira Allah 

mekânsızdır ve yönsüzdür. Akıl ile Allah’ı görmek caiz sayılabilir, fakat bunun vâcipliği yoktur; rü’yetullah meselesi nakil 
delillerine dayanmaz. Mü’min, bakışını maddi varlıklardan uzak tutarak Allah’ı görebilir; bu anda dünyadaki zevkleri aşar. Bu 
iddiayı destekleyen deliller, Kur’an ayetleri ve yirmi bir sahabeden gelen rivayetlerdir. Şiîler (Revâfız) bu yüce cemâle 
bakamazlar; bu durum, Muʿtezile ehli için büyük bir hüsran ve kayıptır. 

131  Zencân-î et-Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî, 42 KON 34159/2, 2a. 
132 Kıyâme, 75/23. 
133 En’âm, 6/103. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
176 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

değerlendirir. Hadislerde geçen “dolunayı görür gibi” benzetmesini de teşbihsiz, “bilâ keyf” 
ilkesiyle yorumlayarak rü’yetin hem hakiki hem de tenzihî boyutunu muhafaza eder.134 

Tokâdî’nin en güçlü eleştirileri, rü’yeti reddeden Mu‘tezile ve Şiî çevrelere yöneliktir. 
Ona göre bu yaklaşımların temel iddiaları birkaç noktada toplanmaktadır: İlki, rü’yetin aklen 
imkânsız olduğu iddiasıdır ki Tokâdî bunu “idrâk” ile “rü’yet” arasındaki farkı ortaya koyarak 
reddeder; ikincisi, görmenin teşbih ve tecsime yol açacağı düşüncesidir ki Tokâdî buna cihet, 
şekil ve mesafe gibi kayıtları reddederek karşı çıkar; üçüncüsü, görmenin duyusal vasıtaya bağlı 
olduğu iddiasıdır ki Tokâdî ahiretteki varoluşun dünyevî fizik kurallarıyla kayıtlı olmadığını 
vurgulayarak cevap verir. Ayrıca, ru’yete dair hadislerin zayıf olduğu yönündeki itirazları da 
reddeder ve bu rivayetlerin yoğunluğunu nassın zahirine dayalı güçlü bir delil olarak kabul 
eder. Netice itibarıyla Tokâdî, ru’yeti reddeden yaklaşımları aşırı te’vil ve ta‘til ile suçlayarak, 
Ehl-i Sünnet akâidinin temel ilkelerini savunmuş ve bu bağlamda Ebû Hanîfe’nin tesirini açıkça 
yansıtmıştır. 

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER 
İshâk b. Hasan et-Tokâdî, 17. yüzyıl Osmanlı düşünce dünyasında hem ilmî hem de edebî 

kimliğiyle öne çıkan çok yönlü bir âlimdir. Onun özellikle Nazmu’l-le‘âlî adlı eseri, Osmanlı kelâm 
geleneği içinde Mâtürîdî çizginin güçlü bir temsilcisi olarak dikkat çekmektedir. Eserde, itikâdî 
konular yalnızca teorik bir biçimde ele alınmamış; aynı zamanda dönemin mezhebî tartışmaları 
ve toplumsal gerçeklikleriyle ilişkilendirilerek Kadızâdeliler ile muhalifleri arasında tartışılan 
meseleler bağlamında yorumlanmıştır. Bu yönüyle Nazmu’l-leʾâlî, hem ilmî hem de sosyol ve dini 
bir misyon üstlenmiş; Mâtürîdî inanç sisteminin savunusunu halkın anlayabileceği bir üslupla 
gerçekleştirmiştir. 

Tokâdî’nin kelâm anlayışı, klasik Mâtürîdî gelenekten beslenmekle birlikte, 17. yüzyıl 
Osmanlı entelektüel iklimine uygun biçimde dinî düşünceyi yeniden yorumlama gayreti 
taşımaktadır. Müellif, Ebû Hanîfe ve İmam Mâtürîdî’nin görüşlerini merkeze alarak Ehl-i 
Sünnet’in itikadî ilkelerini açıklığa kavuşturmuş; buna karşılık Cebriyye, Mu‘tezile ve Şia gibi 
mezheplerin görüşlerini eleştirel bir bakışla değerlendirmiştir. Bu eleştiriler, yalnızca polemik 
düzeyde kalmamış; Tokâdî’nin mezhebî aidiyetini temellendirme ve kelâmî savunusunu 
sistematik bir şekilde inşa etme çabasını da yansıtmıştır. 

Nazmu’l-leʾâlî, biçim ve içerik açısından da dönemin kelâm literatürü içinde özgün bir 
konuma sahiptir. Müellifin manzum bir üslup tercih etmesi, eserin ilmî niteliğini zayıflatmamış; 
aksine, kelâmî meselelerin didaktik ve pedagojik bir boyut kazanmasını sağlamıştır. Bu 
yaklaşım, Tokâdî’nin ilim ile toplum arasında köprü kurma idealinin bir yansıması olarak 
değerlendirilebilir. Böylelikle eser, yalnızca medrese çevrelerine hitap eden bir ilmî risale 
olmaktan çıkmış, halkın dinî bilinçlenmesine katkı sunan bir öğretici metin hâline gelmiştir. 

                                                                                 
134 Tokâdî, Nazmü’l-Leâlî fî Usûli’l-İ’tikâd, 67a–69b. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
177 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Tokâdî’nin düşünce sistemi, Osmanlı kelâm geleneğinde Mâtürîdîliğin sürekliliğini 
gösteren önemli bir halka niteliğindedir. Onun ilahî sıfatlar, rü’yetullah, kabir azabı ve ahiret 
gibi temel itikadî konularda Ehl-i Sünnet çizgisini titizlikle savunması, dönemin mezhebî 
istikrarını koruma yönündeki gayretinin de bir göstergesidir. Bu çerçevede Nazmu’l-Leʾâlî, 
yalnızca bir inanç savunusu değil, aynı zamanda Osmanlı düşünce tarihinde mezhebî kimliğin 
inşası ve korunması bakımından da dikkate değer bir metin olarak değerlendirilebilir. 

Tokâdî’nin Nazmu’l-leʾâlîsi, 17. yüzyıl Osmanlı kelâm düşüncesinin hem teorik hem de 
pratik boyutlarını yansıtan nitelikli bir eserdir. Müellifin Mâtürîdî gelenek içerisindeki yeri, 
sadece mezhebî sadakatiyle değil, aynı zamanda bu düşünceyi halkın anlayabileceği bir dille 
aktarma çabasıyla da belirginleşmektedir. Bu yönüyle Tokâdî, hem bir kelâmcı hem de bir 
gelenek aktarıcısı olarak Osmanlı ilim mirasına önemli katkılar sunmuştur. Nazmu’l-Leʾâlî, onun 
ilmî derinliğini, edebî yetkinliğini ve mezhebî bağlılığını bir arada yansıtan, Osmanlı 
döneminde Ehl-i Sünnet-Mâtürîdî düşüncesinin sürekliliğini belgeleyen temel kaynaklardan 
biridir. 

Etik Kurul Beyanı 
Bu çalışma için etik kurul izni gerekmemektedir. 

Yazarlık Katkısı 
Bu çalışma, TOGÜ Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi Bilim 

Dalı’nda Dr. Öğr. Üyesi Şaban Banaz danışmanlığında Rukiye Kale Kaya tarafından hazırlanmış 
olan “İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l Leâli Adlı Eserinin Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi 
Açısından İncelenmesi” başlıklı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. Araştırma çift yazarlı olarak 
yürütülmüş olup, yazarlık katkısı:  

1. Sorumlu Yazar: Rukiye KALE KAYA: Kavramsallaştırma, metodoloji, veri toplama, 
görselleştirme, analiz ve yazma: (%60),  

2. Yazar: Dr. Öğretim Üyesi Şaban BANAZ: Veri iyileştirme, inceleme ve düzeltme: (%40). 

Yazarlar olarak aramızda ve/veya başka kurum ve kuruluşlarla herhangi bir çıkar 
çatışması durumu bulunmamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
178 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA / REFERENCES 

Abdülcebbâr, Kâdî. Mu’tezile’de Din Usûlü. çev. Murat Memiş. İstanbul: İz Yayıncılık, 2019. 
Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse. thk. Abdülkerîm Osman. Kahire: Mektebetü Vehbe,1965. 
Abdülcebbâr, Kâdî. el-Muğnî fi Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Adl. thk. Mahmûd Muhammed el-Hudayrî. Kahire: 

Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1965. 
Akbaş, Kevser. Rızai’nin Mecmu’a-i İstihrac’ı. Malatya: İnönü Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 
Akın, Murat. “Mu’tezile’ye Göre Kabir Azabı”. Diyanet İlmi Dergisi 53/4 (2017), 151-177. 
Arslan, Ahmet Turanç “Vasiyetnâme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/556-558. Ankara: TDV 

Yayınları, 2012. 
Aydın, Hayati. “İslâm İnançları Açısından Mucize, Kerâmet, Sihir ve İs Tidrac Kavramları Üzerine Bir 

İnceleme”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/32 (Aralık 2015), 105-137. 
el-Bağdâdî, İsmail Paşa. Hediyyetü'l-arifin esmai'l-müellifin ve asarü'l-musannafin. 2 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi‟t-

Türâsî’l-Arabî, ts. 
Banaz, Şaban. “Konyalı Mehmed Vehbi Efendi’nin Nübüvvet Anlayışı”. Dorlion Journal Akademik Sosyal 

Araştırmalar 1/2 (Ocak 2023), 200-225. 
Banaz, Şaban. “Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığında Kayıtlı Bulunan Tokatlı Alimlere Ait Akaid 

ve Kelama Dair Yazma Eserler”. 5.Tokat Sempozyumu. 2/26-53. İstanbul: Fc Reklam, 2023. 
Baykan, İbrahim Göksel. “Osmanlı Döneminde Tokatlı Müellifler ve Eserleri”. Gaziosmanpaşa Üniversitesi 

Tokat Tarihi ve Kültürü Sempozyumu. 2/602. Ankara: Salmat Basım Yayıncılık, 2015. 
Bayram, İbrahim. “İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Akaid Manzumesindeki Mâtürîdî Kimliği ve Diğer 

Mezheplere Bakışı”. Uluslararası Geçmişten Günümüze Tokat’ta İlmî ve Kültürel Hayat Sempozyumu. 
1/283-312. Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi Yayınları, 2018. 

Behesnî, Ahmed b. Ahmed. Şerhu Nazmi’l-leâlî. Yazma Eserler, 0E_YZ_0850 0010011: 1a-109b. İ.B.B. Atatürk 
Kitaplığı. 

Bey, Hızır. Kasidetü’l Nuniye. Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi, BB00021407/1. 
Ceran, Fatmanur. “Mu’tezile’nin Tenzih Doktrini Bağlamında Ru’yetullah Problemi”. Süleyman Demirel 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/41 (2018), 102-113. 
Cevziyye, İbn Kayyim. Miftâḥu dâri’s-sa‘âde. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1986. 
Çavuşoğlu, Semiramis. “Kadızâdeliler” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 24/100-102. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001. 
Çelebi, İlyas. “Ölüm ve Sonrası”. Kelam. ed. Şaban Ali Düzgün. 629-650. Ankara: Grafiker Yayınları, 2016. 
Çelik, Hüseyin. “Mu‘tezile Mezhebinin Kur’an Anlayışı ve Günümüze Yansımaları”. İslâmi İlimler 

Araştırmaları Dergisi 12 (Aralık 2022), 68-93. 
Çınar, Bayram. “İslâm Kelam Ekollerinde İnsan Fiilleri ve İnsanın Sorumluluğu İlişkisi”. Yalova Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi 10/21 (2020), 31-44. 
Çiftçi, Fetullah. Kadızâde Mehmed Efendi’nin Mebhâs-ı İman’ı (Dil İncelemesi Tenkitli Metin Dizin), 

Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019. 
Dalkılıç, Mehmet. “İslam Mezhepleri Bağlamında Balıkesirli İslam Âlimi İmam Birgivî’nin Ehl-i Sünnet 

Algısı ve Vehhâbilik/Selefîlikle Suçlanmasının Günümüze Yansımaları”. Balıkesirli Bir İslâm Âlimi 
İmam Birgivî. ed. Mehmet Bayyiğit v.d., 2/46-73. Balıkesir: Balıkesir Büyükşehir Belediyesi, 2019. 

Demirel, Zeliha. “Ehl-i Sünnet’e Göre Ölüm Sonrasında Yeniden Diriliş”. İslâmi İlimler Araştırmaları Dergisi 
11 (Haziran 2022), 91-110. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
179 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Deniz, Rasim. “İshâk b. Hasan Tokâdî”. Türk Tarihinde ve Kültüründe Tokat Sempozyumu. 603-612. Ankara: 
Gelişim Matbaası, 1987. 

Doğmuş, Lokman. Kadızâdeliler Hareketi. İstanbul: Ekin Yayınları, 2021. 
Durmuş, Ali. Osmanlıda Dini-Siyasi Bir Yapılanma Olarak Kadızâdeliler Hareketi, İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020. 
Durmuş, Ali. Kadızâdeliler Hareketi. İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021. 

Durmuş, Ali. “Kadızâde Mehmed Efendi’nin Bilinmeyen Risalesi: Risâle-i Müdâfaʿa Işığında Hayatı, İlmî 
Şahsiyeti ve Bazı Görüşleri”, Tokat Journal of Ilmiyat 8/1 (2020), 315-348. 

Durmuş, Ali. “Kadızâdelilerin Görüşlerinin Teşekkülünde Nakşibendiyye’nin İzleri”, Turkish Studies - 
Religion, 17/2 (2022), 153-172. 

el-Konevî, Nuh b. Mustafa. Fırka-i Nâciye Kurtuluşa Eren Fırka, haz. Ali Durmuş-Ramazan Tarik. Ankara: 
İlâhiyât Yayınları, 2024. 

Eş'arî, Ebû’l Hasan. el-İbâne an uṣûli’d-diyâne. thk. F. al-Qattan. Kahire: Mektebetü’l-Mısr,1969. 
Eş'arî, Ebû’l Hasan. el-Lüma fî’r-red alâ ehli’z-zeyğ ve’l-bida. thk. Hammûde Ghurâbe. Kahire: Dârü’l-Kütübi’l 

Arabiyye, 1955. 
Eş'arî, Ebu’l-Hasan. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn. nşr. Helmut Ritter. Wiesbâden: Franz Steiner 

Verlag, 1980. 
Genç, Hafzullah. “Eş’ari Düşüncesinde İnsan Fiilleri”. İslâmi Araştırmalar 27/3 (2016), 427-441. 
Göçmen, Muammer. “Üstüvânî Mehmet Efendi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/396-397. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012.  
İbn Teymiyye, el-Akîdetü’l-Vâsıtıyye. thk. Muhammed Zehran. Kahire: Dârü’l-Hadîs,1992. 
İsfahânî, Râgıb. el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân. thk. Safvân Adnân Dâvûdî. Dımaşk: Dârü’l-Kalem, 1992. 
Kadızâde, Mehmed Efendi. Mebhas-i İman Risalesi, İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Yazma Bağışlar, 

5570, 234-346. 
Kalaycı, Mehmet. “Birgivî Mirasının Toplumsal ve Metinsel Taşıyıcıları: Kadızâdeliler ve Etrafındaki 

Ulema”, Sahn-ı Semân’dan Dârülfünûn’a Osmanlı’da İlim ve Fikir Dünyası Âlimler, Müesseseler ve Fikrî 
Eserler XVII. Yüzyıl Sempozyum Tebliğleri, ed. Hidayet Aydar vd. (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi 
Kültür Yayınları, 2017), 441-442. 

Karabulut, Şükran. Ebu Hanefi’nin Kader, İnsan Fiilleri ve Büyük Günah Hakkındaki Görüşleri. Bursa: Uludağ 
Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Karaca, Songül. Kadızâde Mehmed Efendi Manzûme-i Akâid, (Rize: Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 
Karadaş, Çağfer. “İnsan Fiilleri”. Kelam. ed. Şaban Ali Düzgün. 403-416. Ankara: Grafiker Yayınları, 2016. 
Karadeniz, Osman. “Nübüvvet ve Vahiy”. Kelam. ed. Şaban Ali Düzgün. 333-358. Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2016. 
Kale Kaya, Rukiye. İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l Leâli Adlı Eserinin Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi 

Açısından İncelenmesi.Tokat: Gaizosmanpaşa Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 
Tezi, 2024. 

Kehhale, Ömer Rıza. Mu‛cemül-müellifin: teracimu musannifi’l-kütübi’l-Arabiyye. 1 Cilt. Beyrut: 
Müessesetü‟r-Risâle, 1414/1993. 

Keskin, Mustafa. “Osmanlı Son Dönem İhyacıları Üzerinde Kadızâdeliler Hareketi’nin Etki Durumu 
(Ahmet el-Mar’aşî ed-Debbâğî Örneği)". Mîzânü’l-Hak: İslami İlimler Dergisi 16 (Haziran 2023), 23-47. 



 
 
 

 Rukiye KALE KAYA – Şaban BANAZ 
 

 

 
 
 
180 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Keleş, Reyhan. “Tezkirelere Göre XV-XIX. Yüzyıllarda Yaşamış Tokatlı Şairler”. Atatürk Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 54 (Haziran 2015), 135-188. 

Kılavuz, Ahmet Saim. “Akaid”. Türk Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/212-216. İstanbul, 1989. 
Kırömeroğlu, Nida. “Kadızâde Mehmed Efendi’nin Cevâhirü’l-İslâm Adlı Eserinin Leiden Üniversitesi 

Kütüphanesi Cod. Or. 1573 Numaralı Nüshasının İncelenmesi”, Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 
32 (2025), 345-354. 

Korkmaz, Seyfullah. “Tokatlı Şair Rızai İshâk b. Hasan’ın Bir Mersiyesi”. Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 12 
(2002), 185-202. 

Kubat, Mehmet. “Mezheplerin Ana İhtilâf Konularından Biri Olarak Kabir Azâbı”. Mesned İlahiyat 
Araştırmaları Dergisi 11/1 (2020), 9-32. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Kitâbü’t-Tevhîd, thk. Fethullah Huleyf. Beyrut: Dârü’l-Ma‘rifa,1970. 
Mâtürîdî, Ebu Mansur. Te'vîlâtü’l-Kurʾân. thk. Ahmet Vanlıoğlu – Bekir Topaloğlu. İstanbul: Dâru’l-Mîzân, 

2005. 
Michot, Yahya. “Akhisârî Ahmed-i Rûmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Ek 1/60-62. Ankara: TDV. 

Yayınları, 2020.  
Nesefî, Ebû’l-Muîn. Tabsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn thk. Hüseyin Atay – Şaban Ali Düzgün. Ankara: DİB 

Yayınları, 2003. 
Ödemiş, Mehmet. “Tartışmalı Bir Akide Problemi Olarak Kabir Azabı”. Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/30 (Aralık 2017), 503-567. 
Öz, Mustafa. İmam-ı A’zam’ın Beş Eseri. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

13. Basım, 2017. 
Özbek, Durmuş. “Hârikulâde Olaylar ve İhânet/ Hızlân”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 14/14 (Mart 2002), 89-109. 
Özfırat, Bayram. Tokatlı İshâk Efendi’nin Nazmu’l-Ulûm, Nazmu’l-Le’âlî ve Manzûme-i Keydânî Adlı Mesnevileri. 

Konya: Selçuk Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 
Özler, Mevlüt. “İlahi İsim ve Sıfatlar”. Kelam. ed. Şaban Ali Düzgün. Ankara: Grafiker Yayınları, 2016. 
Pak, Süleyman. “17. Yüzyılda Yaşamış Tokatlı Âlim İshâk Efendi’nin Manzum Eserlerinde Ayetleri Delil 

Olarak Kullanması ve Tefsire Dair Görüşleri”. Uluslararası Geçmişten Günümüze Tokat’ta İlmî ve 
Kültürel Hayat Sempozyumu. 1/261-311. Tokat: Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi Yayınları, 2018. 

Pazarbaşı, Erdoğan. “Mehmed Efendi Vanî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28: 458-459. Ankara: 
TDV Yayınları, 2003. 

Sinanoğlu, Mustafa. “İman”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 22/212-214. İstanbul: TDV. Yyınları, 2000. 
Şehristani, Ebü’l-Feth Abdülkerîm. Milel ve Nihal: Dinler, Mezhepler ve Felsefi Sistemler Tarihi. çev. Mustafa Öz. 

Fatih, İstanbul: Litera Yayınları, 2021. 
Tokâdî, İshâk b. Hasan. Hâşiye alâ Şerhi’l-Akâid. Süleymaniye Ktp., Ayasofya, nr. 2446. 
Tokâdî, İshâk b. Hasan Zencânî, Nazmü’l-leâlî Tokadi İshak Efendi’nin Akaid Manzumesi = Manzume-i Akaid. 

İstanbul: Hulusi Efendi Matbaası, 1304. 
Tokâdî, İshâk b. Hasan Zencânî. Nazmü’l-Leâlî fî’l-Kelâm. nşr. Abdullah Aydınlı. İstanbul: İsam Yay., 2018. 
Topaloğlu, Bekir. Kelâm İlmine Giriş. İstanbul: Damla Yayınları, 2014. 
Topaloğlu, Bekir–Çelebi, İlyas. Kelâm Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İsam Yayınları, 2010. 
Toprak, Süleyman. “Haşir”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 16/416-417. İstanbul: TDV. Yayınları, 1997.  
Turan, Hasan Sefa. “Mütekaddim Dönem Sünnî Kelâmında Keramet”. Tasavvur: Tekirdağ İlahiyat Dergisi 7/1 

(Haziran 2021), 63-94. 



 
 

 
 İshâk b. Hasan et-Tokâdî’nin Nazmu’l-Leâlî İsimli Eserindeki Bazı İtikâdi Konuların  

Kelâm ve İslâm Mezhepleri Tarihi Açısından Analizi 
 

 

 
 
 
181 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Uludağ, Süleyman. “Amel”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 3/13-16, İstanbul: TDV. Yayınları, 1991. 
Uşi, Şeyh Ebu Hasen Sirâceddin Ali b Osman el-. Metni Emali Arapça Akaid Risalesi. Hanifiyye Ktb, 2023. 
Uysal, Ekrem. “Ehl-i Sünnet ve Mu’tezile’ye Göre Kabir Azabı”. Batman Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi 

Hakemli Dergisi 1/2 (2017), 68-79. 
Üçer, Müjgan. “Tokat Efsaneleri ve İnanışları”. Türk Tarihinde ve Kültüründe Tokat Sempozyumu. 217-230. 

Ankara: Gelişim Matbaası, 1988. 
Üzüm, İlyas. “Kaderiyye”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 44/64-65. İstanbul, 2001. 
Yalçınkaya, Mustafa. Mâtürîdî’de İman-Amel İlişkisi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Doktora Tezi, 2014. 
Yavuz, Salih Sabri. “Ehl-i Sünnet ve Mutezile Bağlamında Doğruluk Ölçüsü Olarak Keramet”. Kelam 

Araştırmaları 3/1 (2005), 91-116. 
Yazıcıoğlu, Mustafa Sait. “Maturidi Kelamında İnsan Hürriyeti Meselesi”. Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 30/1-4 (15 Temmuz 1988), 155-170. 
Yeşilyurt, Temel. “Rü’yetullah”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 35/311-314. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 
Yıldırım, Ali. "İshâk b. Hasan Tokadî’nin İlimler Tasnifi ve Mantık İlmine Dair Görüşleri". Türkiye İlahiyat 

Araştırmaları Dergisi 2 / 2 (Aralık 2018): 163-178. 
Yıldız, Abdulvahap. “Kerâmet ve İstidrâc”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/21 (Haziran 2009), 

41-64. 
Zencânî et-Tokâdî, İshâk b. Hasan. Nazmü’l-Leâlî. Konya: Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi, 42 KON 

34159/2. 
ez-Ziriklî, Hayreddin. el-A‛lâm: kâmus-u terâcim: el-hutut ve's-suver. 15. Basım. 8 Cilt. Beyrut: Dârü'l-İlm li'l-

Melayin, 2002. 



 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 182-201. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Karadağ, Nilüfer – Eroğul, Nebile. “Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli 
İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin Değerlendirilmesi”. 
Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025), 182-201. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.18011056                                                                                                              

                                                                                                                                                         CC BY-NC 4.0 DEED 

Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek 
Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin Değerlendirilmesi 

Evaluation of The Century of Türkiye Education Model in the Context of Raising Competent and 
Virtuous People in the Perspective of Gasset and Mengüşoğlu 

 

  Öz  
Yetkin ve erdemli insan yetiştirme ideali ile Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli 
(TYMM) öğrenci profilinde bilgi, beceri, eğilim ve değerleri ön planda 
tutmaktadır. TYMM’nin insana bakışı ruh ve bedenden oluşan insanın bir bütün 
olarak geliştirilmesi temeline dayanmaktadır. TYMM öğrenci profilinde insana 
bakışta “ontolojik bütünlük”, bilgiye bakışta “epistemolojik bütünlük” eğitim 
sürecine bakışta “zamansal bütünlük”, değerlere bakışta ise “aksiyolojik 
olgunluk” kavramlarını merkeze almaktadır. Bu bağlamda çalışmada, felsefe 
tarihinde eğitim konusunda maddi ve manevi değerlerini en iyi şekilde bilen ve 
koruyan, bilim yapan ancak bilimi hayat amacı olarak görmeyen, varoluşunu 
önceleyen bireyler yetiştirmek olan Gasset’in görüşleri ile insanı aktif olarak 
yapıp eden, çalışan, eğiten ve eğitilen, değerleri duyan bir varlık olması 
bağlamında ele alan Mengüşoğlu’nun görüşleri TYMM felsefi perspektifi 
bakımından ele alınmıştır. Gasset’in önerdiği gibi TYMM’de ontolojik ve 
epistemolojik içerik olarak kültürün aktarımı, tarihsel süreç içinde hak ve 
sorumluluklarını bilen, bilmeyi ve öğrenmeyi ülkenin yetkinleşmesi için kullanan 
insan yetiştirme modelinden bahsedilmektedir. Mengüşoğlu’nun felsefi 
antropolojisine benzer bir şekilde TYMM, bireylere verilecek eğitimde bireyin 
biyopsişik varlık yapısındaki yeteneklerini geliştirebilecek değer-erdem-eylem 
çerçevesinde sunulmakta, bireylerin doğuştan gelen kapasitelerinin yüksek bir 
düzeye erişmesine odaklanmaktadır. TYMM öğrenci profilinde ve değer-erdem-
eylem çerçevesinde ahlaklı, bilge, sorgulayıcı ve vatansever bireyler yetiştirerek 
yüksek değerlere sahip bir nesil inşa etmeyi hedeflemektedir.  

Anahtar Kelimeler: Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli, Gasset, Mengüşoğlu, Eğitim 
Felsefesi, Öğrenci Profili. 

 
 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

18.10.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

07.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

21.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Dr. Nilüfer KARADAĞ 

Milli Eğitim Bakanlığı, TÜRKİYE. 

     
 

 

Dr. Nebile EROĞUL 

Milli Eğitim Bakanlığı, TÜRKİYE. 

     
 

 

 

 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18011056
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286562
mailto:nilufer.onder.karadag@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4658-2494
mailto:nebileerogul@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8099-5559


 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
183 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
With the ideal of raising competent and virtuous people, The Century of Türkiye Education Model (TYMM) 
gives significant importance knowledge, skills, dispositions and values in the student profile. TYMM focuses on 
the concepts of ‘ontological integrity’ in the view of human being, ‘epistemological integrity’ in the view of 
knowledge, ‘temporal integrity’ in the view of educational process, and ‘axiological maturity’ in the view of 
values. In this context, the aim of this study is to evaluate the views of Gasset, whose aim is to raise individuals 
who know and protect their material and spiritual values in the best way, who conducts scientific studies but 
do not see science as a life purpose. Who gives significant importance their existence, and the views of 
Mengüşoğlu, who deals with the human being in the context of being a being who actively makes, works, 
educates and is educated, and senses values, from the philosophical perspective of TYMM. As suggested by 
Gasset, in the TYMM, the transfer of culture as ontological and epistemological content, the model of raising 
human beings who know their rights and responsibilities in the historical process, who use knowing and 
learning for the competence of the country are mentioned. Similar to Mengüşoğlu's philosophical anthropology, 
TYMM is presented within the framework of value-virtue-action that can develop the abilities of the individual 
in the biopsychic being structure in the education to be given to individuals and focuses on reaching a high 
level of individuals' innate capacities. TYMM aims to build a generation with high values by raising moral, 
wise, questioning and patriotic individuals in the student profile and within the framework of value-virtue-
action.  

Keywords: The Century of Türkiye Education Model, Gasset, Mengüşoğlu, Philosophy of Education, Student 
Profile. 

1. GİRİŞ 
Eğitim insan yaşantısı içinde meydana gelen ve kalıcı davranış değişikliği yaratan bir 

süreçtir. İnsan öğrenmesi gereken bir şey kalmadığını düşündüğü anda bile öğrenmeye açıktır. 
Eğitim kavramını tanımlamak için bir araç olan bilgi ise insanlığın ve doğanın içerdiği unsurlar 
arasındaki toplumsal ve tarihsel etkileşimin ürünüdür. Eğitimin hangi şartlarda ve nasıl 
verileceği problemi de eğitim felsefesinin ilgilendiği bir konudur.  

Eğitim felsefesi, özü itibarıyla bilgiyi içeren bir alandır ve bu alanla ilgilenen kişiler 
akademik disiplinleri, geleneksel epistemoloji sorunları ile ilişkilendirmektedirler. Tarihsel 
süreçte epistemologlar, geleneksel epistemolojik sorunlar olan bilginin kaynağı ve değeri 
üzerine felsefi görüşler öne sürerken eğitimle ilgili sınırlı düşünceler ürettikleri ya da 
belirlenmiş bir perspektiften baktıkları söylenebilir. Oysaki bilginin kendisi, herhangi bir 
epistemolojik sorunla ilişkilendirilmeden de bir düşünce oluşumu için gereken bir kavramdır ve 
bilgi okullarda, laboratuvarlarda, akademilerde üretilmektedir (Jaume, 2016). Eğitim sistemleri 
de yetiştirmek istedikleri öğrencilerde idealize ettikleri özellikleri tanımlama denemesi 
yapmaktadır. Eğitim sistemi içerisinde kullanılan kavramlar ise ilk bilgilerdir ve tanımlama 
yoluyla elde edilirler. İlk bilgiler bir çeşit kavramsallaştırmadır. Dolayısıyla insanın mahiyetini 
tasavvur etmek de bir kavramsallaştırma içermektedir. Bu bağlamda öğrenci profilini 
tanımlamanın, bir şeyin mahiyetine işaret eden sözü ortaya koymak olduğu söylenebilir (İbn 
Sînâ, 2013).  

Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli (TYMM) ontolojik, epitemolojik ve zamansal bütünlük ile 
aksiyolojik olgunluk kavramsallaştırmasıyla temeline yerleştirmiş olduğu felsefesini ifade 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
184 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

etmektedir. Aksiyoloji epistemoloji ve metodoloji arasındaki bütünlüğü ve bunların iç 
tutarlılığını da kapsamaktadır (Rees vd., 2020). Bu bağlamda aksiyolojik olgunluk TYMM’nin 
epistemoloji, metodoloji ve yöntemler bakımından iç tutarlılığına karşılık gelirken hedeflenen 
öğrenci profiline bunların yansıması aksiyolojik olgunluk kavramını karşılamaktadır. 
TYMM’nin öğrencilerde hedeflenen aksiyolojik tercihleri imgesi; esas olarak belirli bir yaşam 
kalitesine ulaşmayı amaçlayan ahlaklı, bilge, cesaretli, estetik, iradeli, merhametli, sağlıklı, 
sorgulayıcı, üretken ve vatansever bir birey ile karakterize edilmektedir (TYMM, 2024). 

21. yüzyıl ülkelerin eğitim sistemlerinde değişiklikler yapmasının zorunluluk arz 
ettirdiği bir çağ olmuştur. Bilim ve teknolojinin hızla ilerleyişi, küresel anlamda etkili olmuş ve 
yeniliklere uyum sağlayıp bu ilerlemenin bir parçası olma gerekliliğini ortaya çıkarmıştır. Bu 
bağlamda 21. yüzyılı hazırlayan 19. ve 20. yüzyılın dünya tarihinde büyük dönüm noktalarının 
yaşandığı bir tarih dilimi olduğu da göz önünde bulundurulmalıdır. Bu dönemde yeni bilim 
dallarının kurulması ile uzmanlaşma alanları artmış, teknoloji insan yaşamının vazgeçilmez bir 
unsuru olmaya başlamıştır. 19. ve 20. yüzyılda değer, eğitim ve teknoloji bağlamında insan, 
kitleselleşme sorunu ile karşı karşıya kalmıştır. Bir tarafta sanayileşmenin sonuçlarından biri 
olan iş gücüne duyulan ihtiyacın artması ve teknolojinin getirilerinden biri olan rahat yaşama 
alışma süreci, diğer taraftan hayatın içindeki yeni/modern öznenin epistemolojik unsurlara 
kendini kaptırması ahlaki değerlerin içsel yaşantısındaki yerini sorgulamasına ve eğitime yeni 
bir bakış açısının kazandırılmasına olan ihtiyacı artırmıştır. Modernite toplumsal yaşam için 
önemlidir ancak bilgi üretiminin derinliği arttıkça bilgiyi üreten ve bilgiyi yaşayan özneden 
beklenenler de farklılaşmaktadır. Ayrıca öznenin ontolojik bütünlüğü ile aksiyolojik 
olgunluğunun tehlikeye girmesi, teknik akılcılığın özneyi değerler alanından koparması eğitim 
sistemlerinin öncelediği bir durum olarak görünmemektedir.   

Eğitim felsefesi inşa edilirken veya eğitim modeli oluşturulurken felsefi antropolojinin 
söylemleri dikkate alınmalıdır. Çünkü eğitilen insan aynı zamanda yapıp eden, çalışan, iradi 
faaliyetleri olan, değerleri duyan, kültürel, tarihsel bir varlık olmak durumundadır. Dolayısıyla 
eğitime felsefi antropoloji açısından yaklaşmak TYMM’de sunulan yeni eğitim modelini daha iyi 
anlamaya yardımcı olmaktadır. Literatür taramasına dayanan ve tarihsel teorik olan bu 
çalışmanın amacı, Ortaga Y. Gasset ve Takiyettin Mengüşoğlu’nun felsefi antropolojisinde ele 
aldığı insan fenomenlerinden hareketle TYMM’de hedeflenen öğrenci profilinin felsefi 
temellerini ortaya koymaktır. Her iki düşünür de insana fenomenolojik perspektiften 
yaklaşırken, eğitime ontolojik ve epistemolojik tamlığa ulaşma yolunda bütüncül bir açıdan 
bakmışlardır. Bu kapsamda çalışmada TYMM öğrenci profilinde vurgulanan ontolojik, 
epistemolojik ve zamansal bütünlük kavramları ile aksiyolojik olgunluk kavramları temelinde 
Türkiye Yüzyılı eğitim sisteminin felsefi temelleri değerlendirilmektedir. Çalışmada öncelikle 
TYMM’nin öğrenci profilinde vurgulanan felsefi temeline bir giriş denemesi yapmak amacıyla 
önce Gasset’e sonrasında Mengüşoğlu’nun fikirlerine yer verilmektedir.  



 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
185 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Jose Ortega Y. Gasset İspanya’da yaşamış varoluşçu bir filozoftur (Graham, 1994). 
Fenomenolojik yöntemi benimseyen Gasset, insan benliğinin amacının kendini gerçekleştirmek 
olduğunu düşünür ve insanın varlığı varolma özgürlüğünde anlam bulur (Gasset, 2015). Kendini 
gerçekleştirmekte kendini bilme fenomeni ile mümkündür. Bu sayede kişi “ben olma” yolunda 
varoluşunu gerçekleştirmeye adım atmaktadır (Gasset, 2007). Gasset insanın varoluşuna, onun 
olabileceği şeylere bir sınır getirmenin imkânsız olduğunu düşünürken (Gasset, 2015) insanın 
sahip olduğu tüm yeteneklerin eğitim ile şekillendiğini ifade etmektedir. Ona göre eğitim 
yalnızca bilime, uzmanlaşmaya ve teknolojiye dayalı bir eğitim olmamalı, kültür ve tarih 
aktarımına dayalı bir eğitim ile desteklenmelidir (Gasset, 2014). Bu bağlamda ülkelerin bilimsel 
çalışmaları yadsımadan kültürel değerlerini koruduğu erdemli ve yetkin bireyler yetiştirdiği 
yerleşik eğitim sistemlerine ihtiyaç vardır.  

Takiyettin Mengüşoğlu’nun felsefi antropoloji görüşünde de insan bilen, yapıp-eden, 
değerleri duyan, tavır takınan, önceden gören ve önceden belirleyen, isteyen, özgür olan, 
tarihsel, ideleştiren, kendisini bir şeye veren, seven, çalışan, eğiten ve eğitilebilen, devlet kuran, 
inanan, sanatın yaratıcısı, konuşan ve biyopsişik bir varlık olarak ele alınmaktadır (Mengüşoğlu, 
2017a). 

Bu çalışma literatür taramasına dayalı bir çalışmadır. Dolayısıyla betimsel yöntem 
uygulanmaktadır. Veriler toplanırken öncelikle Takiyettin Mengüşoğlu ve Ortega Y. Gasset’in 
birincil kaynaklarına yer verilmiştir. Birincil kaynaklar tarandıktan sonra ikincil kaynaklar 
incelenmiştir. TYMM ile ilgili Millî Eğitim Bakanlığı’nın yayımladığı bildirge esas alınmıştır. 

Etik Beyan: Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu 
makalede sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya 
geçirilmiştir. Yazarlar, araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün 
vermemiştir. Ayrıca, bu çalışmada kullanılan tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. 
Araştırma kaynak taraması ve doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı 
gerekmemektedir. 

2. GASSET’İN FELSEFESİ VE TEMEL KAVRAMLARI  
Gasset (1883-1955) bir akademisyen olarak kitlelerin eğitimi üzerine çalışmıştır ve 

reformist bir eğitim felsefesi modeli ortaya koyduğu için ona küresel kapsamda fikirleri olan bir 
eğitimci de denilebilir. Nitekim Gasset kitlelere “büyükçe bir kültür dozu şırınga edilmelidir.” 
(Gasset, 2011) söylemiyle küresel kapsamda kitlelerin eğitimi için kültür eğitiminin önemine 
vurgu yapmaktadır. Ona göre ayaklanan kitleler kamusal yaşamı etkisi altına almakta ve 
kitleleşme sorunu oluşturmaktadır. Bu durum insanlığın geleceğini tehdit etmekte, tarihsel bir 
bunalıma neden olmaktadır (Gasset, 2014). Bu bağlamda Gasset, 20. yüzyılda yaşanan Birinci ve 
İkinci Dünya Savaşları’nın yıkıcı etkisi, diğer taraftan bilim ve teknolojinin hızlı gelişimi 
karşısında insanın bireysel varlığını unutmaya başlayıp, içinden çıkılmakta zorlanan kitleleşme 
hareketine dâhil olması gibi etkiler karşısında iyileştirici bir çözüm önerisi ortaya koymaktadır 
ve çözümün sadece eğitimde olduğunu düşünmektedir (Önder, 2010). Gasset’in düşünsel 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
186 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

katkılarıyla biçimlenen varoluşçu felsefenin kökleri Birinci Dünya Savaşı’ndan önceye uzanır. 
Ancak bu akım, özellikle İkinci Dünya Savaşı sırasında derinleşen insani sorunların etkisiyle çok 
daha geniş bir taraftar kitlesi edinmeye başlamıştır (Durakoğlu, 2025). 

Her iki dünya savaşına da tanıklık eden Gasset, felsefesini “yaşamsal akıl” kavramı 
çerçevesinde temellendirir (Conill, 1998). Ona göre yaşamın özü düşünmektir ve yaşamsal akıl 
insanın soyutlamalardan uzaklaşıp dünyaya dönmesini sağlamaktadır (Nacak, 2021). Çünkü 
benin, kökten gerçeklik olan kendi hayatında, sadece bir kere deneyimleme imkânı olduğu bu 
yaşamı idame ettirebilmesi “yaşamsal aklı” nasıl kullandığına bağlıdır. Düşünmek insan için 
temel ihtiyaçtır ve insan düşünmek için yaşamaz, yaşamak için düşünür (Gasset, 1998a, 33). 
Dolayısıyla Gasset için düşüncenin bir araç olması insanın epistemolojiyi merkeze koyarak 
yaşamasının varoluşa ters düştüğünün göstergesidir. Ayrıca 17. yüzyıldan beri süregelen “bilen 
özne” düşüncesi “var olan” özne ile yer değiştirmektedir. Bu bağlamda “bilen özne”nin 
oluşturduğu bilimler “yaşamsal akıl” pratiğinin ancak bir bölümüne tekabül edebilir. 

İnsan için yaşam, bir görevdir ve kesin cevabı olmasa da çözüm için çabalanması 
gereken problemler bütünüdür (Gasset, 1997). İnsan bu problemleri sadece burada ve şimdi 
yaşarken çözebilmektedir. Gasset için modern dünyada bilimin insan yaşamını kolaylaştırmaya 
dair çözüm önerileri yaşamsal aklın önüne geçiyor gibi görünmektedir. Ancak o, bilimin hiçbir 
zaman yaşamsal aklın önüne geçemeyeceğini düşünmektedir. Çünkü bilimin ürettiği bilgi 
türünün insan yaşamı, düşünceleri, seçimleri gibi unsurların ontolojik derinliğini içermemesi 
onu her zaman ikincil yapmaktadır (Gasset, 2007a). Dolayısıyla ikincil bir düşünme şekli olan 
bilim, refleksiyonel olamadığı için sadece pragmatik bir yapıya sahiptir. 

Yaşamsal akıl, refleksiyoneldir ve içinde “tarihsel akıl” bulunmaktadır (Cihan, 2010). 
Tarihsel akıl yaşamı daha iyi değerlendirmeye yarayan bir akıldır. Çünkü ancak tarihsel akıl ile 
bireylerin deneyimleri bir bütün olarak değerlendirilebilir (Gasset, 1998a).  İnsan düşünen bir 
varlıktır. Düşünen bir varlık da eylemde bulunmak için karar veren, seçim yapan ve harekete 
geçen varlıktır. Bütün davranışlar bilincin ürünüdür (Karaca, 2016). İnsanın yaşadığı dünya bir 
olanak dünyasıdır. Eğer bu olanak dünyasında seçim yapma özgürlüğü olmazsa hayatın, hayat 
olmak açısından bir değeri, önemi kalmamaktadır.  

Gasset için tek gerçek yaşam, insanın bilinciyle seçimler yapabildiği yaşamıdır ve bu 
yaşam insanın kökten gerçekliğini oluşturur (Gasset, 2015). Başkaları ise sadece “ben’in 
yaşamında olan”lardır. “Kökten gerçeklik” olarak her ben’in yaşamı tekbencilikten uzaktır ve 
özü gereği, kendinden başka her gerçekliğin kendini duyurabilmesi için bir araçtır (Gasset, 
1998a). Kökten gerçekliği bizzat kendi yaşantısı olan insan, kendisini yaşar durumda bulur ve 
yaşadığı her şeyde yalnız olduğunu fark eder. Bu an, kişinin kökten yalnız olduğunu fark ettiği 
andır. İnsan yaşamı, başkasına aktarılamaz olduğu için özünde “kökten yalnızlık”tır (Gasset, 
2007a). 

Ben, varoluşunu gerçekleştirirken başka ben’lere katılarak özneler arası ilişki kurar. 
Diğerkâm olan ben, bedensel olarak çevre içinde, özneler arası düzeyde bir iletişim becerisine 



 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
187 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

sahip olsa da her ben diğerine yabancıdır (Gasset, 2007a). Bir toplum içinde yaşayan insan 
zorunlu olarak bir kültüre sahip olmak zorundadır (Gasset, 1998a). Her ben bir ailede doğar ve 
ilk olarak ailesinin kültürünü öğrenir (Doğan, 2010). Aile de kendi çevresinden kültürel olarak 
etkilenmiştir hatta her ben’in kendisi de bir kültürdür. Kültürel bir varlık olarak ben, bir grup 
ya da toplum içinde diğer ben’lerle karşılaşır ve diğer ben’lerle iletişim kurar (Elkin, 1995). 
Nitekim Gasset “Ben, benliğimle ortamımın toplamıyım.” (Gasset, 1998a) der. Bu kapsamda 
kökten gerçeklik olarak her insanın kendi yaşamları için perspektifi farklıdır. Kültürü yaşatan 
ve aktaran en önemli unsur olan dil ise insanın çevresiyle bağını kuran en önemli öğedir.  

İnsanın diğerkâm bir varlık olması, modern dünyaya kendini adayarak özünden 
uzaklaşması, kendi değerlerini, kültürünü unutması ya da artık eskisi kadar önem vermemesi 
zamanla kitle insanı hâline gelmesine sebep olabilir (Önder, 2010). Bu durum eğitimin ontolojik 
ve epistemolojik boyutunun ihmali anlamına gelmektedir. TYMM öğrenci profilinde öznenin 
ontolojik, epistemolojik ve zamansal bütünlüğü ile aksiyolojik olgunluk olgusunun önemini 
ortaya koymaktadır. Gasset’e göre devletler kitlelerle dolu olduğu için çok tehlikelidir (Nacak, 
2021). Teknolojiyi elinde bulunduran devletler, işlevlerine indirgediği insanlara ihtiyaç 
duymaktadır. Kitlelerin alacağı tehlikeli kararlar karşısında birey olmak, bilinçli özne olmak 
gerekmektedir (Kiraz, 2015). Bu durum ancak eğitimle mümkün olmaktadır. Her toplumun 
kendi kültürel değerlerinin ihtiyacına göre oluşturması gereken bir eğitim modeli ve eğitim 
felsefesine ihtiyacı vardır.  

TYMM’ye göre yetiştirilmek istenen öğrenci profili “yetkin ve erdemli” bir bireydir 
(TYMM, 2024). Yetkin ve erdemli birey, kitleleşme karşısında bilinçli bir “ben” inşa edebilecek 
bir öznedir. Bu birey belli bir alanda gerekli olan bilgi ve becerilere sahip olarak yetkinleşirken 
aynı zamanda ruhsal olgunluğa ve övülen meziyetlere sahip olarak erdemli bir varlığa 
dönüşebilir. Böylelikle birey yalnızca bilgiye sahip bir özne olmaz, aynı zamanda beceri, eğilim 
ve değerleri ile Gasset’in deyimiyle yaşamsal aklını kullanmayı bilen bir özne olur (Karaca, 
2016). Böylece birey dünyaya dönmesi, yaşamak ve var olmak için düşünmesi gerektiğini 
kavrar. Bu süreçte her bir seçiminin kıymetinin farkında olan birey, Gasset’nin deyimiyle benin 
yaşamında olan kendinden başka her gerçekliği duyabilir (Ata, 2018). Bu bağlamda TYMM 
öğrenci profilinde merhametli özne ön plana çıkmaktadır. Bu kişi insanlara destek sağlamada 
duyarlı ve yardım etmek için çaba gösteren, ihtiyaç sahibi olanlara yardım etmeye meyilli, 
toplumsal sorumluluklarını yerine getiren, insanlara şefkatli bir yaklaşım sergileyen, onların 
ihtiyaçlarını duyan, hataları affedebilen, iyilik yapmaktan mutluluk duyan ve topluma faydalı 
olmak için çalışan diğerkâm bir özne olmaktadır.  

2.1. Modernite ve Teknolojinin Gelişimi Karşısında Oluşturulan Eğitimin İçeriği  
Gasset’e göre teknoloji insanın vazgeçemeyeceği bir unsurdur ve insanın tarihsel bir 

varlık olduğu gerçekliğinden hareketle teknolojinin insan yaşamını kolaylaştırdığı 
görülmektedir (Gasset, 1961). İnsanın değişimi ise doğayla değil tarihle mümkündür (Cihan, 
2010). Bu bağlamda tarih içinde insanın değişimini irdelemek için de teknolojik değişimlere 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
188 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bakmak gerekir. Teknolojik değişimler insanın ilgi ve ihtiyaçlarını değiştirmekte, devletlerin 
tekelinde olan, güce sahip olmak için sürekli yenilenebilen bir eğitim felsefesine duyulan 
ihtiyacı artırmaktadır (Ata, 2018). Bu bağlamda ise Gasset’in felsefi görüşleri yol gösterici 
niteliktedir. 

Gasset modernizm ve teknoloji ile ilgili görüşlerinde metafizik ve antropolojiden 
hareket etmektedir (Gasset, 2007a). Ona göre metafizik ya da felsefi antropoloji, epistemolojiden 
ayrılmamaktadır. Dolayısıyla durum içinde varlık olmak -ve diğerleri ile iletişim zorunluluğunu 
içerdiği için diğerkâm olmak- aynı zamanda eylem varlığı olmak demektir. Eylem varlığı olan 
insan yaptığı çalışmalarla teorik düşünce geliştirebilir (Gasset, 2015). Bilginin, bazı filozofların 
yadsıdığı pragmatik bir boyutu vardır ve bu noktada Gasset, bilgiyi pratik bir soru olarak ele 
alır. Ona göre bilgi, teknoloji ile de ilgilidir ve teknoloji, insanın yeni varoluş biçimleri ortaya 
koyması anlamında yeni şeyler oluşturabilir (Nacak, 2021). Ancak teknoloji, karşılanması 
gereken yeni ihtiyaçlar ortaya çıkardığı için insanı da değiştirir (Jaume, 2016). Bu bağlamda 
eğitim felsefesi insanı şekillendirmek için en önemli araçtır çünkü eğitim felsefesi alanı 
doğrudan bilgi oluşturma ve uygulanabilirlik süreçleri ile bağlantılıdır.   

Eğitim resmi olarak eğitim kurumlarında bir eğitim sisteminin genel çerçevesi içinde 
yürütülür. Aktarılan bilgi de her devletin kendi politikasına ait olan ve insanı şekillendirmeyi 
sağlayacak bilgidir (Gasset, 1998a). Eğitim değerlerle ilgilenir. Tüm eğitim uygulamaları “ethos” 
inşa etmeyi amaçlar (Aktürk, 2022). Dolayısıyla bilgi, değerlerden ayrılamaz. Her epistemik 
karar aynı zamanda bir değer meselesidir. Bu sebeple antropoloji, epistemoloji ve etik alanları 
yalnızca analitik olarak ayırt edilebilir ancak pratikte bütünseldir. Eğitim felsefesi ise tali bir 
disiplin değil tüm bu alanların kesişim noktasıdır (Jaume, 2016).  (Bu bağlamda TYMM’de 
aksiyolojik olgunluk, öğrenci profilinin birleştirici ve tamamlayıcı boyutu olarak ifade 
edilmektedir. Bu durum aynı zamanda erdem-değer-eylem çerçevesinin temelini de 
oluşturmaktadır. Yetiştirilmek istenen bireyde vurgulanan ontolojik, epistemolojik, zamansal 
bütünlük ve aksiyolojik olgunluk bütünsel bir sistemdir. Bu aksiyolojik olgunluk ise bütüncül 
eğitim anlayışı ile kazandırılabilir. TYMM bu minvalde öğrenci profilini oluşturulurken insanın 
bütüncül gelişim alanlarını göz önünde bulundurmuş ve öğrencide çok yönlü gelişimi 
amaçlamıştır. 

Gasset’in eğitim ve üniversiteyle ilgili fikirleri modern çağın tarihsel analizinden 
kaynaklanmaktadır (Gasset, 1998b).  Aslında modern çağ, özellikle sözde bilgi sorunuyla -yeni 
bilim ve yöntem ile- bağlantılıdır. Eğitim zorunluluk olduğu için eğitim modelleri ve yöntemleri 
oldukça önemlidir (Jaume, 2016). Yaşam, insanın kendi başına öğrenebileceğinden çok daha 
fazla şeyi bilmeyi gerektirir. Bu anlamda öğretim, teknoloji gibi kültürel bir araçtır ve daha iyi 
bir yaşam biçimi sağlamayı amaçlayan bir icattır (Gasset, 1998b). Ancak teknoloji Gasset’e göre 
fiziksel aklın bir uzantısıdır ve insana ve topluma dair konularda sessiz kalmıştır (Karaca, 2016). 
Bu anlamda yaşamsal akıl devreye girmelidir. Toplumlarda bilgi eksikliği oluştuğunda, eğitim 
yaşamsal akıl yoluyla bireyin ihtiyaçlarını karşılayacaktır. 



 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
189 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

TYMM’de öğrenci profilinde üretken bireyi hedeflemektedir. Birey hedefleri olan, 
ülkesi ve kendi geleceğiyle ilgili hayal kuran, bu hedeflere ulaşmak için plan yapan, kendini bu 
hedeflere adayan bireydir. Gasset’in ifadesiyle bilginin üretilmesi ve öğrenme yeteneğinin 
artırılması için öğrenme sürecine aktif olarak katılan ve öğrenmek için emek harcayan, 
öğrenmeye istekli bireyler yetiştirilmelidir. TYMM bu bağlamda öğrenme fırsatlarını arayan, 
azimli ve sabırlı, yeni fikirler üretme konusunda yetenekli öğrenci profilini öncelemektedir 
(TYMM, 2024). 

Gasset, 20. yüzyılın bilgi sorunuyla bağlantılı olarak 21. yüzyılda pedagojinin büyük 
gelişimine vurgu yapmaktadır (Ata, 2018). Bilim insanlarının mümkün olan her şeyi icat ettiği 
yeni kapitalizm anlayışında, büyük bir karmaşıklık ve teknik sorunlar yer almaktadır. Bu 
nedenle, eğitim kapasitesini artırmak için çok daha fazla çaba göstermek ve pedagojik aktiviteyi 
güçlendirmek gerekmektedir (Jaume, 2016). Eğitimin yeni insan idealini oluşturmaya yönelik 
bir bilgi ideali bulunmaktadır ve bu insan yeni dünyaya dâhil olmalıdır (Gasset, 1998a). Gasset’in 
bu fikri, eğitime yeni bir perspektif kazandırmaktadır. Bu bağlamda TYMM Türkiye’nin yeni 
insan ideali olup, tarih içinde insanın değişimine odaklı ancak aynı zamanda teknolojik 
gelişmelere duyarlı üreten bireyleri hedefleyen bir modeldir. Bu model teknolojik gelişmelerle 
birlikte değişen insan ihtiyaçlarını da göz önünde bulundurarak modern öznenin değerler 
dünyasından koparılışına bir tepki vermekte, aksiyolojik bütünlüğü olan özneyi yaratmayı 
hedeflemektedir.  

2.2. Gasset’in Eğitim Felsefesi 
Gasset’in eğitim felsefesi kitlelerin eğitimi üzerine bir düşünceyi içermektedir. O 

“Üniversitenin Misyonu” eserinde bu düşünceden bahsetmektedir (Gasset, 1998b). Çünkü 
tarihsel süreçte yaşanan savaşlar kitlelerin harekete geçmesi ile mümkün olmuş ve kamuoyu 
gibi büyük bir güce sahip oldukları için seçkin azınlığın önünde büyük bir engel olmuşlardır 
(Gasset, 2007b). Kitlelerin sahip olduğu yanlış bir düşünce âdeta bir silah gibi gelişimin önünde 
durmaktadır (Gasset, 1998b). Dolayısıyla geleceğin büyük tehlikesi olarak kitleleşme ile 
mücadele edebilmek için eğitimi vazgeçilmesi ve değiştirilmesi mümkün olmayan bazı temeller 
üzerine inşa etmek ve eğitimin kalitesini artırmak için bütünlük ve epistemolojik bütünlüğe 
önem vermek gerekmektedir.  

Gasset ilk olarak eğitimin bireyselleştirme, ekonomi ve güncellik ilkesine dikkat 
çekmektedir (Gasset, 1998b). Her öğrencinin ilgi ve ihtiyaçları farklı olabilir. Bu sebeple güncel 
müfredatlarda eğitim veren öğretmenler, öğrencilerin zihinsel ihtiyaçlarına yönelik çalışma 
yapmalıdır. Ayrıca eğitimde gerekli materyallerin sağlanması ekonomi ilkesi ile yakından 
ilgilidir. Ancak bu üç temel üzerine verimli bir değer eğitimi yapılabilmektedir. 

Gasset’in üzerinde durduğu en önemli konu “kültür eğitimi”dir (Gasset, 1998b). Bu 
eğitim modeli sırasıyla evrenin fiziksel imgesi (fizik), organik yaşamın temel konuları 
(doğabilim), insan soyunun geçirdiği tarihsel süreç (tarih), toplumsal yaşamın yapısı ve işleyişi 
(toplumbilim), evren tasarımından (felsefe) oluşmaktadır (Karaca, 2016). Ona göre kültür bilim 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
190 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

değildir. Çağdaş toplumlardaki üniversitelerde kültür aktarımı azalmaktadır. Kültür 
aktarımının azalması sonucunda kitle insanı ortaya çıkmaktadır (Gasset, 2007b). Gasset’e göre 
kitle insanı bilgili, meslek sahibi ancak kültür fakiri olan bir barbardır. Ona göre dünyanın 
içinde bulunduğu bu durum ihtisaslaşma barbarlığıdır (Nacak, 2021). Bu bağlamda Gasset, 
bilinçsizce ihtisaslaşmanın önüne geçmede fiziksel aklın yerine yaşamsal akıl kavramının 
önemine vurgu yapmaktadır. İnsana dair bütün sorunların çözümünde yaşamsal akıl merkeze 
alınmalıdır (Gasset, 2007a). Bu bağlamda kültür ve değer öğretimi eğitime kanalize edilmelidir 
ve bunu ihtisaslaşma barbarı olmayan bilim insanları yapmalıdır. Gasset’e göre bu idealin 
gerçekleşmesi ancak “Kültür Fakülteleri”nin kurulmasına bağlıdır (Gasset, 1998b). Çünkü 
insanın yaşamını idame ettirmesi için gereken yaşamsal aklı onun iradi bir varlık olduğunun 
göstergesidir. İnsan iradesi ile seçim yapar, davranışlarda bulunur, eğitir, eğitilir, tarihini 
oluşturur, değerleri öğrenir ve öğretir (Kneller, 1964). Dolayısıyla kitleleşmenin oluşturduğu 
kamuoyu tehdidinin karşısında üstün değerleri ile mücadele eder. Bu durum ancak kültür ve 
değer eğitimi ile mümkündür.  

İhtisaslaşma barbarlığına karşı yeni bir reform öneren Gasset’e göre eğitim yukardan 
aşağıya doğru olmalıdır (Gasset, 1998b). Öncelikle her ülke, kendi kültürel yapısını en iyi şekilde 
bilmelidir ve gelişmiş ülkelerden eğitim modelleri alıp uygulamaya çalışmamalıdır. Eğitim ilk 
amacı iyi bireyler yetiştirmek olmalıdır. İyi bireyler yetiştirmek için eylemde bulunması 
gerekenler de bir dönem kitlelerin dışladığı “seçkin azınlık” olmalıdır (Işık, 1998). 
Canlı/yaşayan bir kültür eğitimi, halinden memnun olan alt-insan/kitle insanların da eğitimidir 
(Gasset, 1998b). Bu sayede yeni eğitim modeli ile yetiştirilen bireylerden oluşan bilim insanı 
ihtisaslaşma barbarlığından uzak, değerlerine sahip çıkan bir kişi olmaktadır. Ayrıca bilim 
yapan ve eğitim veren kişilerin farklı olması daha verimli bir eğitim idealinin gerçekleşmesine 
olanak sunmaktadır.  

Gasset’in üniversiteye atfettiği bazı görevler mevcuttur. Bunlar; kültür aktarma, bir iş 
veya serbest meslek öğretme ve bilgiyi araştırma ve artırma görevleridir (Karaca, 2016). Ona 
göre eğitimde kullanılacak bilginin içeriği de çok önemlidir. Ortaokul ve lisedeki öğrencilerin 
her bilgiyi öğrenmesi imkânsızdır ve bu bağlamda her bilginin öğretilmesine gerek yoktur. Bu 
kademelerde okuyan öğrenciler yalnızca ihtiyaçları kadarını öğrenmelidir (Gasset, 1998b). 
Özellikle 21. yüzyılda eğitim müfredatı oluştururken bu hususun dikkate alınması 
gerekmektedir (Karaca, 2016). Gasset’in çözümü, temel görevi öğretmek olan bir öğretmene 
karşılık, temel görevi araştırma yapmak olan öğretim görevlilerinin olmasıdır (Gasset, 1998b). 
Bu anlamda, yükseköğrenimde iyi bir profesyonelin pedagog ve araştırmacı olarak aynı ölçüde 
eğitime ihtiyaç duyduğu açıktır. Bu ideal bir durumdur ancak deneyimler, birçok profesyonelin 
bu en yüksek standartlara ulaşmaktan çok uzak olduğunu göstermektedir (Jaume, 2016). Bu 
kapsamda TYMM’nin öğrencide kazandırmak istediği değerler ile aynı zamanda bir kültür 
aktarımını içerdiği düşünülmektedir. TYMM müfredatı, bütünsellik içeren bir sistem olarak 
öğretmeni yalnızca öğretme işini yapan kişiler olarak ele almamaktadır. Ders öğretim süreçleri 



 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
191 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

uygulamaya ve zenginleştirmeye yönelik içeriklerle aynı zamanda hem öğrencinin hem 
öğretmenin öğrenmeyi ve araştırmayı bilen kişiler olmalarını hedeflemektedir.  

3. MENGÜŞOĞLU’NUN TEMEL KAVRAMLARI VE FELSEFESİ 
Takiyettin Mengüşoğlu (1905-1984) insana felsefi açıdan yaklaşan önemli bir Türk 

filozoftur (Bulutoğlu, 2015). Mengüşoğlu, fenomenolojiyi bir yöntem olarak benimsemiş 
(Kahraman, 2018), ontolojik temellere dayanan felsefi antropolojinin temsilcisi olmuştur. 

Mengüşoğlu, ontolojik temelli felsefi antropolojisini oluştururken N. Hartman’in 
temsilcisi olduğu “Yeni Ontoloji” fikrinden etkilenmiştir. Hartman’a göre varlıklar tinsel, psişik, 
organik ve inorganik olmak üzere belirli katmanlarda sıralanır ve bu katmanlar insan 
bütünlüğünde bir araya gelir (Hartmann, 1946). Bu bağlamda fikir zeminini oluşturduğu 
düşünülen hocası Hartmann’ın, Mengüşoğlu’na fikir babalığı yaptığı söylenebilir. Ancak 
Mengüşoğlu insana dair fenomenleri oluştururken katman sıralaması yapmadan ya da biyolojik 
kuramlardan etkilenmeden, insanı felsefi varoluşsal bir temele yerleştirir. İnsana dair 
belirlediği her fenomen onun temel kavramıdır.  

Mengüşoğlu’na göre insan varlığı, alanı ontolojik ve epistemolojik olarak bilim, sanat ve 
teknolojinin yaratıcısı olma, değerlerin sesini duyma, özgür olma, önceden görme, önceden 
belirleme, zamansal bir varlık olma gibi insan fenomenlerinin ve başarılarının hiçbiri doğuştan 
gelmemiştir. İnsan bu fenomenleri hayatında yaptığı seçimlerle gerçekleştirmektedir. 
(Mengüşoğlu, 1977). Dolayısıyla bütün fenomenler bir çabanın sonucudur ve insan bunları 
gerçekleştirebilecek biyopsişik yeteneklere sahiptir (Mengüşoğlu, 2017a).  İnsanın kendisinde 
ham olan yeteneğini işlemesi sadece eğitimle mümkündür. Bu sebeple Mengüşoğlu insanı 
eğiten ve eğitebilen bir varlık olarak görmektedir. İnsan yaşamak için öncelikle ihtiyacı olan 
her şeyi öğrenmek zorundadır.  

3.1. Mengüşoğlu’nun Ele Aldığı Fenomenler Kapsamında Oluşturulabilecek Eğitim Felsefesi  
Eğitim felsefesi söz konusu olduğunda Mengüşoğlu’nun görüşlerini yapıp eden, çalışan, 

iradi faaliyetleri olan, değerleri duyan, kültürel, tarihsel bir varlık olarak insan fenomenleri 
bağlamında incelemek yeni TYMM için daha etkili olacaktır.  

Değerler alanı ile ilgilenen Mengüşoğlu’nun görüşleri felsefe tarihinde felsefi 
antropoloji olarak nitelendirilmektedir. Ona göre antropoloji ne bir bilgi teorisi ne bir etik ne de 
bir ontolojidir. Felsefi antropoloji değer adını alan bütün ilkelerin, insanın yapıp etmelerinin bir 
determinasyon ilkesi olduğunu gösteren fenomenleri ortaya koyar ve betimlerse bu onun için 
yeterlidir (Mengüşoğlu, 2017a).  

Mengüşoğlu üç değer grubundan söz etmektedir. Bunlar yüksek değerler, araç değerler, 
davranış değerleridir. Yüksek değerler grubuna sevgi, nefret, bilgi, doğruluk, yalancılık, 
masumluk, saflık, dürüstlük, dostluk, hak ve haksızlık, adalet, güven, güvensizlik, inanma, söz 
verme, saygı, şeref, iyi ve kötü gibi değerler girer. Araç değerler grubuna ise ilgi ve çıkarın 
değerleri olan yarar, çıkar, kuşku, çekememezlik, kıskançlık ve vital/hayati değerlerle her türlü 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
192 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

maddesel değerler ve benzerleri girebilir. Üçüncü grup değer ise modanın, zevkin, alışkanlığın 
değerleri, temelini toplumun sosyal yapısında, ulusların geleneklerinde bulan değerler, 
davranış ve görgü kuralları, zamanla otomatlaşan eylemleri gösteren değerler, sorumsuz ve 
benzerleri gibi değerler girmektedir (Mengüşoğlu, 2017a). Mengüşoğlu bu değerleri, insanın 
yapıp etmelerini determine ederler yerine yönetirler demeyi tercih etmektedir. 

Yüksek değerler ve bunlara dayanan yapıp etmeler insandan insana, ulustan ulusa, 
çağdan çağa bir değişikliğe uğramaz. Verilen sözü tutmak, dürüst ve güvenilir bir insan olmak, 
doğru ve haklı olmak her insan, ulus, kültür çevresi için aynı anlamı taşımaktadır. Aynı durum 
olumsuz değerler için de geçerlidir. Yalan söylemek, dürüst olmamak, haksızlık yapmak, sözünü 
tutmamak bütün insanlar ve toplumlar için aynı şekilde olumsuzdur (Mengüşoğlu, 2017a).  

Bilgi insanın temel bir eylemidir ve bu eylem insanın öteki eylemlerini taşımaktadır. 
Bilgi bir örgüdür ve bütün insan sferleriyle ilgisi bulunmaktadır. Bu bilgi türü ile insanın eğitimi 
ve kültür düzeyi, geçmişteki ve şimdideki başarıları, dilinin yapısı, bilimi ve tekniği, dini, sanat 
çalışmaları gibi çeşitli faktörleri de içine almaktadır (Mengüşoğlu, 2017a). Mengüşoğlu’na göre 
insan yapıp etmelerinin toplamıdır ve insanın yaşamını eğitim yönetmelidir. Dolayısıyla bir 
kültür varlığı olarak eğitilen insan için eğitimde değer duygusunun kazandırılması çok 
önemlidir.  

Ontolojik temelli antropolojide yapıp-eden bir varlık olarak insan anlayışında insan, 
süje ve obje olarak iki varlık alanından öte somut bir bütün olarak ele alınır. İnsan yaptığı bütün 
eylemlerde aynı insandır ve hangi alanda yapıp ederse o yöne doğru değişime uğramamaktadır. 
Eylemlerde bulunan her daim aynı insandır. Yapıp etmeler, doğrudan ya da dolaylı –
refleksiyonlu- bir karar bekleyen, koşulsuz gerçekleştirme isteyen yani günlük yaşamda insanın 
yapmakta zorunlu olduğu -beslenme, barınma gibi- ya da öğrenmeye dayalı otomatikleşen 
davranışlar olarak gerçekleşmektedir (Mengüşoğlu, 2017a). İnsanın yapıp etmeleri tarih içinde 
oluşur. İnsan tarihi olan, tarihi oluşturan bir varlıktır. 

Tarihsel bir varlık olarak insan konusunda zaman kavramı oldukça önemlidir. İnsan 
tarihini kendisi yapar, tarih ona hazır olarak verilmez. Geçmiş, şimdi ve gelecek üçlüsünden 
oluşan zaman öznel ve nesnel zaman algısını beraberinde getirmektedir. Herkes için aynı olan 
dilim nesnel zaman, kişisel algılarımıza dayalı zaman ise öznel zaman olmaktadır. Geçmiş 
yaşanmış şimdilerden, gelecek ise yaşanacak şimdilerden oluşmaktadır. İnsan bu zaman dilimi 
içinde aktif olarak varlığını sürdürmektedir. İnsan başarılarını tarih içinde göstermektedir. 
Uluslar yıkılsa bile tarih sahnesinden silinmemektedir. Antropolojik tarih sadece insanlığın 
krizleriyle ilgilenmemektedir, aynı zamanda sanat, bilimsel ve teknik başarılarına da yer 
vermektedir. Tarihin antropolojik görüşle ele alınması demek onu bütün varlık koşullarıyla ele 
alınması demektir (Mengüşoğlu, 2017b). Bu kapsamda TYMM öğrenci profilinde vatansever 
ideali ile bayrağını seven, diline sahip çıkan, vatanını, milletini seven ve savunan, gelişmiş bir 
devlet bilincine sahip, kendi ülkesinin çıkarlarını üstün tutan, vatandaş olarak hak ve 
sorumluluklarını bilen bireyi öncelemektedir. Bununla birlikte TYMM öğrenci idealinde estetik 



 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
193 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ideali ile güzelliğe duyarlı, olgun, seçici, zarif, ölçülü ve sanatsal yeteneklerini bilen ve kullanan 
bireyi vurgulamaktadır. Mengüşoğlu’nun ifade ettiği tarihsel bir varlık olarak insan TYMM’de 
vurgulanan vatansever ve estetik idealde toplumunun tarihsel, sanatsal, bilimsel ve teknik 
başarılarını üreten, tanıyan ve koruyan insandır.  

Değerleri duyan bir varlık olarak insan kavramından söz eden Mengüşoğlu antropolojik 
bir değer kavramı ortaya koymaktadır. Ona göre insanın aktif olarak yapıp etmelerini 
gerçekleştirmesi onun değerleri duyan bir varlık olmasından kaynaklanmaktadır. Mengüşoğlu 
insan hayatının ağırlığını belirsizlikte bulur. Ona göre insanı araştıran bilimler, onu tanıtmak 
yerine bilinmez hâle getirmiştir (Bayraktar ve Dombaycı, 2020). İnsan hayvanlardan farklı 
olarak hayatını belli amaçlar, hedefler, planlar üzerine gerçekleştirir. İnsan içinde bulunduğu 
sonsuz durumların hakkından gelebilecek bir güce sahip değildir. Bu nedenle amaçlarını, 
hedeflerini, planlarını bir defada gerçekleştiremez. İnsan gerçekleştirmesi gereken eylemlerini 
düzenleyen, onları önemine göre sıraya koyan bir organa gereksinim duyar. Bu organ insan için 
bir değer organıdır. İnsan değer organı vasıtasıyla değer duygusuna dayanarak, araç arayarak 
ve seçerek hareket etmekle istediklerini gerçekleştirmektedir. Ona göre değerler alanı 
kanıtlanamasa da bu, onların varlığının yadsınmasını gerektirmez. Değerlerin varlığı, hayat 
fenomenlerini betimlemekle ve insanın değer duygusuna başvurulmasıyla gösterilmektedir 
(Mengüşoğlu, 2017a). Bu bağlamda TYMM iradeli bir öğrenci profili ile hedefleri olan ve bunlara 
ulaşma kararlılığı ile çalışan, tutarlı, ilkeli, kendine güvenen, öfkesini kontrol edebilen ve 
sorumluluk alan bir birey yetiştirmek istemektedir (TYMM, 2024). İradeli öğrenci 
kavramsallaştırması amacını ve hedefini planlayabilen, seçerek hareket edebilen 
Mengüşoğlu’nun deyimiyle değerleri duyan bir varlık olarak insan kavramı ile oldukça 
tutarlıdır.  

Çalışan bir varlık olarak insan fenomeninde insanın doğa karşısında yaşamını 
sürdürebilmesi için çalışması gerektiği görülmektedir. Kendini bir şeye verme, sevme, yapıp 
etme, değer verme, ideleştirme vb. fenomenlerle birlikte insanın somut bütünlüğünü ifade eden 
bu alanda eğitim önemli bir yere sahiptir. Sevilmeyen çalışma, anlamdan yoksunken kendini 
vererek yapılan çalışma belli bir amaca yönelik olduğu için anlamlı çalışma olmaktadır. Bilim, 
felsefe, sanat gibi alanlar araç değerler statüsünde ele alındığında anlamını kaybeden çalışma 
hâline gelmektedir ve kişiler unvan için işlerini yaptıklarında, sosyal çevre tarafından 
belirlendiklerinden, gerçekte hak etmedikleri hâlde toplumda belli statü elde etmektedirler. 
İnsan, otomatikleşen iş alışkanlıklarından ya da sadece unvan sahibi olmaya çalışan biri 
olmaktan çıktığında bu fenomenin hakkını vermektedir (Mengüşoğlu, 2017a). Bu da ancak 
değer duygusu ile olabilmektedir.  

Değer duygusu alanında eğitim çok önemli bir rol oynamaktadır. Bir değer duygusu 
kökleştiği zaman ortadan kaldırılamaz. Bu alanda verilen eğitim gecikirse dinsel ahlak dersleri 
ve öğütleri de işe yaramamaktadır. Değer duygusunun gelişmesini ancak çocukluk zamanında 
çok erken başlayan bir eğitim sağlayabilir. İnsanın diğer yeteneklerinin gelişmesi için de aynı 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
194 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

şartlar gerekmektedir (Mengüşoğlu, 2017a). 20. yüzyılda eğitim veren okullarda din ve ahlak 
eğitiminin eksikliğinden dolayı sosyal çevre bozulmuştur. Bu sebeple eğitim sonucunda 
başarısızlığın kaçınılmaz bir şey olduğunu düşünenler bulunmaktadır. Ancak Mengüşoğlu, 
insanı, kendi yaşadığı hayattan daha fazla etkileyen hiçbir telkin, din ya da ahlak dersinin 
olmadığını belirtmektedir. Ona göre eğitilen insan, yakın çevresinde liyakat temelli bir 
yaklaşımdan hareket edildiğini bildiğinde kendisi de bu doğrultuda hareket edebilir 
(Mengüşoğlu, 1977). Diğer türlü insan ancak araç değerlere hizmet etmektedir.  

Mengüşoğlu’na göre araç değerler olan yarar değerleri, bilgi değerleri ile her türlü 
maddesel varlık değerleri, ekonomik, teknik vb. değerler yüksek değerleri egemenliği altına 
alabilmektedir. Ona göre eğitimde özellikle yüksek değerlerin yarar değerlerinin buyruğuna 
girmemesine, onlara sadece bir araç olarak hizmet etmemesine çalışılabilir. Reel hayatta araç 
değerlerin yüksek değerlerin buyruğu altına girmesiyle karşılaşılabilir ancak yüksek değerlerin 
araç değerlerinin buyruğuna girmesi yanlış bir durumdur ve tehlikelidir (Mengüşoğlu, 2017a). 
Bu bağlamda TYMM hedeflediği öğrenci profili ile değerler alanını içselleştirmiş bireyleri 
öncelemekte, bu birey de araç değerler uğruna yüksek değerleri heba etmemektedir.  

Değer duygusu alanında gelişmelerin yaşanabilmesi için eğitime çok büyük rol 
düşmektedir. Eğitim yoluyla bireylerin biyolojik ve psikolojik özellikleri geliştirilebilir. İnsan 
hem iyi hem kötü yeteneklerle birlikte dünyaya gelir. Kişinin yetenekleri olduğu gibi bırakılırsa 
yetenekler ve değer duygusu gelişemez. Eğitim kişide var olan bu potansiyeli iyi ya da kötü 
yönde geliştirebilir. Bir toplumda idealist insanların sayısı arttırılmak isteniyorsa bu yetenekler 
olumlu yönde geliştirilmeli ve üst seviyeye çıkarılmalıdır. Mengüşoğlu’na göre kişide 
hâlihazırda var olan yetenekler uygun bir eğitim verilmezse üst düzeye erişemez ve dolayısıyla 
değer duygusu da alt seviyede kalır (Mengüşoğlu, 2017a). Sonuç olarak bireylere verilecek 
eğitim eğer bireyin biyopsişik varlık yapısındaki yeteneklerini geliştirebilecek değer-erdem-
eylem çerçevesi kapsamında sunulmazsa bireylerin doğuştan gelen kapasitelerinin yüksek bir 
düzeye erişmesi mümkün olamaz. Bu bağlamda TYMM’nin öğrenci profilinde ve değer-erdem-
eylem çerçevesinde ahlaklı, bilge, sorgulayıcı ve vatansever bireyler yetiştirerek yüksek 
değerlere sahip bir nesil inşa etmeyi hedeflediği görülmektedir. 

4. GASSET VE MENGÜŞOĞLU’NUN TYMM’DE HEDEFLENEN ÖĞRENCİ PROFİLİ KAPSAMINA 
GİREN DÜŞÜNCELERİNİN KARŞILAŞTIRMASI 
Gasset, kültürü bireyin sorumlu ve yüksek bilinç sahibi bir birey profili geliştirmek için 

önemli görmektedir. Bu bağlamda eğitim yalnızca teknik bilgi ile donatılmış modern insanı 
oluşturmamalı, aynı zamanda evrensel bir insanlık anlayışı ile donatmalıdır. Bu bağlamda 
Gasset, kültürü toplumsal mirası ve geçmişi yansıtan bir araç olarak görmektedir. Mengüşoğlu 
ise kültürü bireyin değerleri üzerinden ele almaktadır. O, eğitime önemli bir sorumluluk yükler. 
Birey eğitim yoluyla toplumsal değerlere adapte olmakla kalmaz, mevcut değerleri 
içselleştirerek kendi yaşamındaki eylemlerinde ve seçimlerinde ortaya koyar. Bir taraftan 
doğanın yasalarına bağlı diğer taraftan karar verebilme hususunda özgür olan birey, eğitim ile 



 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
195 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

zaten kendinde var olan fenomenleri gerçekleştirmeye çalışan birey haline gelir. Ontolojik 
temellere dayanan felsefi antropolojinin önemi burada daha görünür hâle gelmektedir.  

Gasset toplumsal bir varlık olarak insanın toplumla bütünleşmesinde kültürün 
etkisinden söz etmektedir (Cihan, 2010). Kültür toplumu bir arada tutmaktadır. Birey eğitim 
süreçlerinden geçerken kültürel ve toplumsal mirasa saygı duymayı, kültürel olarak kendini 
ifade etmek suretiyle kültürel bir kimlik inşa etmeyi öğrenmektedir. Bireyin toplumsal olarak 
rollerine hazırlanması eğitimin kültürel mirası aktarması ile ilişkilidir. Birey kültür eğitimi 
alırken evrensel değerleri de öğrenmelidir (Karaca, 2016). Mengüşoğlu ise bireyin üzerinde 
toplumsal değerlerin etkisi olsa da bireyin kendi içsel değerlerini bulması ve özgür iradesiyle 
yaşamını şekillendirmesi gerektiğinin altını çizer (Kahraman, 2018). Ona göre toplumsal 
değerler, bireyin kendi ahlaki sorumlulukları doğrultusunda şekillenmelidir. Eğitim 
süreçlerinden geçen bireyler değer inşalarını kendi bilinçli kararları ve etik sorumlulukları 
doğrultusunda şekillendirmelidir. 

Mengüşoğlu ve Gasset’in her ikisinde de insan somut bütünlüğü içinde bilgiyi üreten ve 
işleyen bir yapıya sahiptir. Onlara göre eğitimde bu somut bütünlük göz ardı edilmemelidir. Bu 
suretle kültür eğitimi ve değer öğretiminin beraberinde gelen aksiyolojik olgunluk kişiyi 
başarıya ulaştırmakta, kendini gerçekleştirme yolunda önemli bir etken olmaktadır. Yakın 
dönemlerde farklı coğrafyalarda yaşayan iki filozofta küresel çapta göze çarpan insan ve eğitim 
problemini ele almaktadır. Özellikle her kültürün kendine has eğitim sisteminin olmasını 
savunan Gasset, milli değerlerin korunması ve aktarılmasının önemine vurgu yaparken, 
Mengüşoğlu evrensel bir değer sistemi benimseyerek fenomenlerin inşası ve korunmasında 
bireysel özelliklere vurgu yapmaktadır. Bu noktada iki düşünürün felsefesinin TYMM’deki 
anlamı karşılığını bulmaktadır.  

4.1. Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli (TYMM) 
TYMM’ne göre yetiştirilmek istenen öğrenci profili “yetkin ve erdemli” bireydir. 

TYMM’de yetkinlik ve erdem, birbirini tamamlayan iki önemli değer olup yetkinlik belli bir 
alanda gerekli olan bilgi ve becerilere sahip olmayı ifade etmektedir. Erdem ise ruhsal 
olgunluğu ve ahlaken övülen meziyetleri kapsamaktadır. Bu bağlamda öğrencide yetkinliğin ve 
erdemliliğin kazandırılması için bilgi, beceri, eğilim ve değerler ön plana alınmıştır. 

TYMM; insanı ruh ve bedenden oluşan bir varlık olarak göz önüne alan bütüncül bir 
eğitim anlayışı benimsemekte, yetkin ve erdemli bireylerin yetiştirilebilmesi noktasında özgün 
bir yaklaşım ortaya koymaktadır. Bu bağlamda insana bakışta “ontolojik bütünlük”, bilgiye 
bakışta “epistemolojik bütünlük” eğitim sürecine bakışta “zamansal bütünlük”, değerlere 
bakışta ise “aksiyolojik olgunluk” kavramları TYMM’nin öğrenci profiline temel teşkil 
etmektedir (TYMM, 2024). 

4.1.1. Ontolojik Bütünlük: Ruh ve Beden Bütünlüğü 
İnsanın ontolojik bütünlüğünü esas alan TYMM, öğrencinin bireysel gelişimini ruh ve 

beden boyutlarını içeren bütüncül bir bakış açısına dayandırır. Bu model, öğrencilerin zihin 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
196 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

gelişimlerinin yanı sıra beden ve duygu yönünden de gelişmelerini amaçlamaktadır. Beden 
insanın fizyolojik yapısını, ruh ise kişinin benliğini meydana getiren entelektüel, ahlaki ve 
duygusal yetilerin tümünü ifade eder. 

İnsanın bedenen, ruhen ve sosyal açıdan iyilik hâli olarak tanımlanan sağlık, kişinin 
hem kendi içinde hem de sosyal çevresiyle denge içinde olmasına bağlıdır. Beden sağlığı; 
sağlıklı beslenme, uyku, egzersiz ve bağımlılıktan kaçınma gibi faktörlere bağlıyken ruh sağlığı; 
sorumluluk duygusu, irade ve disiplinin yanı sıra ahlaki değerler, inanç, vatanseverlik, 
merhamet, şefkat, iyilikseverlik, seçicilik gibi iç dünyayı şekillendiren özellikleri 
barındırmaktadır (TYMM, 2024). 

İnsanın ontolojik bütünlüğü hem kendisi hem de toplum açısından sağlıklı ve dengeli 
bir insan olması anlamına gelir. Bütünlüğün korunmasında ise kişinin kendi kendini yönetme 
becerisine sahip olması temel bir koşuldur. Bu da akıl ve vicdanın birlikte hareket etmesiyle 
mümkündür. Akıl ve vicdan, kişinin hem kendi iç dünyası hem de sosyal ve fiziki çevresiyle 
denge ve uyum içinde olmasını sağlayan en önemli faktörlerdendir (TYMM, 2024).  

Gasset’e göre insanın çevresiyle olan uyumu yaşamını idame ettiren aklını -yaşamsal 
aklı- nasıl kullandığıyla ilgilidir. Mengüşoğlu’nda ise insanın otonom yapısı itibarıyla kendi iç 
dünyası ve çevresiyle denge hâlinde olması ruhsal iyiliği için önemli bir durumdur. Bu 
bağlamda iki filozofta da somut insan bütünlüğünün önemine vurgu yapılır. Bilgiyi önceleyen 
insandır. Dolayısıyla eğitimde ontolojik bütünlüğe ulaşma hedefi iki filozof içinde ilk sırada yer 
aldığı görülür. 

4.1.2. Epistemolojik Bütünlük: Bilgi ve Bilgelik 
Çok yönlü düşünme becerisinin geliştirilmesini amaçlayan epistemolojik bütünlük; 

öğrencinin nasıl düşündüğü, bilgiye nasıl eriştiği ve bilgiyi nasıl öğrendiği gibi hususlarla 
ilgilidir. Bu çerçevede öğrencinin meraklı olma, eleştirel düşünme, analitik düşünme, esneklik, 
iş birliği yapabilme, problem çözme gibi eğilim ve becerileri geliştirmesi oldukça önemlidir 
(TYMM, 2024). 

Öğrencilerin bilgiye ulaşmakla yetinmeyip günlük hayatta karşılaştıkları sorunlara 
çözüm bulmak, ahlaki kararlar almak ve karmaşık durumları anlamlandırmak için bilgiyi 
kullanabilme becerisi kazanmaları gerekmektedir. Bu sayede öğrencilerin bilgilerini hayatın 
her alanında etkili bir şekilde kullanabilen bilge bireyler olmalarının da yolu açılmış olur. Bilgi 
ve erdemin bir araya gelmesiyle gerçekleşen olgunluk ile insanın öz varlığını tanımasıyla oluşan 
ve çok yönlü bir bakış açısını ifade eden bilgelik, epistemolojik bütünlüğün diğer bir yönünü 
teşkil eder (TYMM, 2024).  

Fenomenolojik doğrultuda bireyin kendisini ve çevresini doğru anlamlandırabilmesi 
bilgi ve bilgelik yolunda önemli bir adımdır. Gasset’e göre insanın yaşamını idame ettiren akıl 
eğitim için önemli bir araçtır. İnsanın kendisi, çevresi ve hayatı hakkında kanı oluşturması 
bilgiyi nasıl işlediğine bağlıdır. Mengüşoğlu’na göre de insan, bilgiyi var olanlara dayandırarak 



 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
197 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

oluşturur. Bu bağlamda hayatta insanın gerçekleştirdiği her fenomen onun başarılarıdır ve her 
başarı epistemolojik bütünlüğe gönderme yapmaktadır.   

4.1.3. Zamansal Bütünlük: Geçmişten Geleceğe Eğitim 
Hayatın her aşamasında devam eden eğitimin geçmişten geleceğe uzanan bir süreç 

olarak ele alınması gerektiğini vurgulayan zamansal bütünlük, öğrencinin bireysel geçmişi ile 
sınırlı olmayan bir kavramdır. Toplumun bir ferdi olarak öğrenci, içinde büyüdüğü toplumla 
ortak bir geçmişe sahiptir. Eğitim sürecinin bir parçasını da içinde yaşanan toplumun sahip 
olduğu tarihsel tecrübe oluşturur. Bu tecrübeyi sürece dâhil etmek; milletçe sahip olunan ortak 
bilinç, kültür ve değerlerin öğrenciye kazandırılmasıyla mümkündür. Edinilen bilgi ve 
tecrübeler hem toplumun hem de öğrencinin başarısına zemin hazırlar. Bu nedenle öğrenci 
profili oluşturulurken akademik gelişimin yanı sıra birey ve toplum çerçevesinde başarı, 
deneyim ve öğrenme süreçleri dikkate alınmıştır (TYMM, 2024). 

Gasset’e göre nesiller tarih sahnesi içinde yetişir. Dolayısıyla her birey tarihini 
bilmelidir. Ortak kültürü içselleştiren nesiller ülkelerini geleceğe taşımaktadır ve dünyada 
değişim gerçekleştirmektedir (Gasset,1962). Mengüşoğlu’na göre ise insan tarihsel bir varlıktır 
(Mengüşoğlu, 2017a) ve varoluşsal somut bir bütün olarak insan belli bir tarihsellik içerisinde 
isteyen, eyleyen ve düşünen varlıktır (Mengüşoğlu, 2014). Bu bağlamda insanın varoluşsallığı 
içinde olaylar karşısında ilgisiz kalması düşünülemez (Mengüşoğlu, 2017b). Dolayısıyla insan 
geçmişten geleceğe uzanan, tarihsel olan ve tarih üreten bir varlıktır. 

4.1.4. Aksiyolojik Olgunluk: Ahlaki Bilinç ve Estetik Bakış Açısı 
Aksiyolojik olgunluk, etiğin ve estetik değer yargılarının olgunlaşmasını ifade 

etmektedir. Bu bağlamda öğrencinin değerleri ve ahlaki ilkeleri anlayıp değerlendirmesini; 
bunlara uygun davranma becerisiyle çevresini algılamada, düşüncelerini hayata geçirmede ve 
üretmede estetik duyarlılığa sahip olmasını kapsamaktadır. Bu sayede öğrencinin ahlaki bir 
bilinç geliştirmesi, güzellik anlayışını ve edindiği değerleri eylemlerine yansıtması 
amaçlanmaktadır (TYMM, 2024).  

Gasset bu noktada eğitimde değerlerin muhafaza edilmesini sağlayan ve bu değerleri 
nesillere aktarma görevini üstlenen “Kültür Üniversiteleri”nin kurulması gerektiğini belirtir. 
Kültür üniversiteleri ihtisaslaşma barbarlığının çözümü niteliğindedir. Mengüşoğlu felsefesinde 
de değerleri duyan varlık olarak insan, yüksek değerleri hedefleyen birey olarak yetiştiğinde 
ahlaki ve estetik değerleri benimseyen, kendisi, çevresi ve ülkesi için çalışan erdemli ve yetkin 
birey profilini oluşturmaktadır.   

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER 
21. yüzyılın teknik akılcılığı, öznenin varoluş sürecini askıya almaktadır. Bu bağlamda 

eğitim sistemleri salt bilgi aktarımından ziyade bireyin değerlerle donatılmasını, ontolojik 
bütünlüğünü korumasını ve aksiyolojik olgunluğa ulaşmasını hedeflemek durumundadır. Bu 
araştırmada incelenen TYMM, bireyin zihinsel gelişiminin yanında ahlaki gelişimini de esas 
alarak bütüncül bir eğitim yaklaşımı sunmaktadır. TYMM'nin hedeflediği öğrenci profili; 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
198 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bilimin yolunu takip eden, bilgiyi toplumsal sorumlulukla harmanlayan, kültürel kimliğini 
tanıyan, bunları tarihsel süreklilik içinde anlamlandıran bireylerden oluşmaktadır. Bilgiye sahip 
olan, aynı zamanda değerlerine sahip çıkarak eylemlerde bulunan yetkin insan, geleceğe 
umutla bakan insandır. TYMM’deki öğrenci profili Türkiye’nin yetiştirmek istediği insan ideali 
olup insanın tarih içinde yaşanan değişimine odaklı olduğu, aynı zamanda teknolojik 
gelişmelere duyarlı bir modeldir. 

Bu araştırmada ele alınan Gasset ve Mengüşoğlu’nun felsefi antropolojileri, TYMM’nin 
öğrenci profiliyle örtüşen nitelikli bir insan tasavvuruna işaret etmektedir. Gasset’in “ben 
olma” süreciyle tanımladığı kendini gerçekleştirme hedefi ve kültürel aidiyet bilinci, TYMM’nin 
öğrencide inşa etmek istediği düşünsel ve ahlaki altyapıyla uyumludur. TYMM’nin kültürünü 
koruyan, bilen ve değerlerine uygun yaşam biçimini tanıyan öğrenci profiline paralel olarak 
Gasset, “Kültür Üniversiteleri”nin kurulmasının ülke adına faydalı olacağını düşünmektedir. Bu 
bağlamda ontolojik, epistemolojik ve aksiyolojik içerik olarak kültür eğitiminin verildiği bu 
kurumlarda, hak ve sorumluluklarını bilen, ahlaki olgunluğa ulaşmış, bilmeyi ve öğrenmeyi 
ülkenin yetkinleşmesi için kullanan insan yetiştirmek hedeflenmektedir. Bu modeli uygulayan 
öğretmenler Kültür Üniversitelerinde eğitilmektedir.  

Mengüşoğlu’nun felsefi antropolojisine benzer bir şekilde TYMM bireylere verilen 
eğitimde bireyin biyopsişik varlık yapısındaki yeteneklerini geliştirebilecek değer-erdem-eylem 
çerçevesi sunmaktadır ve bireylerin doğuştan gelen kapasitelerinin yüksek bir düzeye 
erişmesine odaklanmaktadır. Aynı zamanda Mengüşoğlu’nun insanı yapıp eden, değerleri 
hisseden, tarihsel ve kültürel bir varlık olarak ele alması TYMM’nin değer-erdem-eylem eksenli 
insan idealinin felsefi dayanağını oluşturmaktadır. TYMM küreselleşme ve teknolojik 
dönüşümlerin bireyi homojenleştirme tehdidi karşısında kendi tarihsel ve kültürel 
bağlamından güç alarak özgün ve yerli bir eğitim paradigması önermektedir. TYMM bireyin 
varoluşunu anlamlandırabileceği bir değer-erdem-eylem çerçevesi içinde, tarihini bilerek 
geleceğe yönelmesini mümkün kılmaktadır. 

Küresel çapta bir sorun olan birey yetiştirme problemine çözüm olarak her ülkenin 
kendi değerlerini koruyup nesillere aktarması gerekir. Bu çerçevede tarihini bilen, yapıp eden, 
değerleri duyan, eyleyen, düşünen, ideleştiren, anlam üreten, tavır takınan, önceden gören, 
hedef belirleyebilen, isteyen, özgür, kendini bir şeye adayan, eğiten ve eğitilen, inanan, 
varoluşunu gerçekleştirme yoluna adım atan, erdemli, ahlaki değerlere sahip bireylerin 
yetiştirilmesi hedeflenmektedir. Gasset ve Mengüşoğlu bu problemi yaşadıkları dönemde 
görmüş ve nasıl üstesinden gelinebileceği hakkında fikir üretmişlerdir. Bu bağlamda TYMM 
hedefleri iki filozofun düşünceleriyle ortaklık oluşturmaktadır. Eğitimin içinde teknolojiyi 
kullanabilen ve öğretebilen eğitimciler aracılığıyla, bilimsel bilgiyi kendi öz değerini 
kaybetmeden hayatına katabilen bireyler yetiştirilmektedir. Mesleğini ciddiyetle yapan 
eğitimciler ile bu hedefler gerçekleştirildiğinde Türkiye’nin 21. yüzyıl ihtiyaçlarına cevap 



 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
199 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

verebilmesi mümkün olmaktadır ve TYMM hedeflediği öğrenci profili ile ihtiyaçlara cevap 
verebilecek niteliktedir.  

Öğrencilere temel bilgiler dışında kültür eğitimini de veren öğretmenlere bu konuda 
büyük bir sorumluluk düşmektedir. Gasset’in bahsettiği “Kültür Üniversiteleri” TYMM 
modelinde tam anlamıyla uygulanabilir niteliktedir. Mesleki formasyonun ötesinde bir işlevi 
olan Kültür Üniversiteleri’nde insanı ve toplumu anlamaya yönelik kültürel bir bilinç 
geliştirmesi eğitim sisteminin felsefi derinliği açısından çok önemlidir. Bireyin kültürel ve 
entelektüel donanımını destekleyen bu kurumlarda yetişen öğretmenler öğrencilere toplumun 
değerlerini koruyarak çağın ihtiyaçlarına cevap verme niteliği kazandırabilir. Ayrıca 
Mengüşoğlu açısından da öğretmen yetiştiren kurumların bireyin sadece mesleki becerilerini 
değil insan olmanın çok katmanlı yapısını kavrayabileceği bir kültürel zemin sunması 
gerekmektedir. İnsanî varoluşun bütünlüğünü esas alan bu yaklaşım, öğretmenlik gibi insanla 
doğrudan ilişkili bir mesleğin formasyonunda felsefî ve kültürel derinliğe sahip bir 
yapılanmanın önemini ortaya koymaktadır.  

Yazarlık Katkısı  
1. Sorumlu Yazar: Dr. Nilüfer KARADAĞ: Kavramsallaştırma, metodoloji, veri toplama, 

görselleştirme, analiz ve yazma: (%50), 
2. Yazar: Dr. Nebile EROĞUL: Veri toplama, görselleştirme, analiz ve yazma, veri 

iyileştirme, inceleme ve düzeltme: (%50). 
Yazarlar olarak aramızda ve/veya başka kurum ve kuruluşlarla herhangi bir çıkar 

çatışması durumu bulunmamaktadır.  

Etik Kurul Beyanı 
Çalışmada etik kurul iznine ihtiyaç duyulmamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

 Nilüfer KARADAĞ - Nebile EROĞUL 
 

 

 
 
 
200 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA / REFERENCES 
Aktürk, Eyüp. “Okul Ethosu ve Etik Karar Verme”. Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 14/3 (2022), 1102–1115. 

https://doi.org/10.26791/Sarkiat.1194599  
Ata, Bahri. “Avrupa’nın Öğretmeni José Ortega y Gasset: Peyzaj Pedagojisinden Geleceğin Eğitimine”. 

Avrupa’nın Öğretmeni José Ortega y Gasset: Peyzaj Pedagojisinden Geleceğin Eğitimine, editör Bahri Ata, 
175–211. Ankara: Pegem Akademi, 2018. 

Bayraktar, Olcay – Dombaycı, M. Ali. “The Problem of Education between Ontology and Epistemology and 
the Application of Kierkegaard’s Thought to the Problem”. International Journal of Progressive 
Education 16/6 (2020), 245–272. 

Bulutoğlu, Seval. Türkiye’de Modernleşme Sürecinde Birey Anlayışları: Hermeneutik Bir Yaklaşım. 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2015. 

Cihan, Mustafa. J. Ortega y Gasset’te İnsan ve Tarih Felsefesi. Konya: Çizgi Kitabevi, 2010. 
Conill, J. Sancho. “Reason in Vital Experience in Ortega y Gasset”. Phenomenology of Life and the Human 

Creative Condition: Book I – Laying Down the Cornerstones of the Field, editör Anna-Teresa 
Tymieniecka, 267–277. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1998. 

Doğan, Şahin. “Dini Tutumların Oluşmasına Etki Eden Sosyo-Kültürel Faktörler”. Toplum Bilimleri Dergisi 
4/8 (2010), 107–126. 

Durakoğlu, Abdullah. Felsefenin Temel Sorunları. İstanbul: Tilki Kitap, 2025. 
Elkin, Frederick. Çocuk ve Toplum: Çocuğun Toplumsallaşması. Çev. Nazife Güngör. Ankara: Gündoğan 

Yayınları, 1995. 
Gasset, José Ortega y. “Man the Technician”. History as a System and Other Essays toward a Philosophy of 

History, çev. Herman Weyl, 87–161. New York: W. W. Norton & Company, ts. 
Gasset, José Ortega y. Man and Crisis. New York: W. W. Norton & Company, 1968. 
Gasset, José Ortega y. Tarihsel Bunalım ve İnsan. Çev. Neyyire Gül Işık. İstanbul: Metis Yayınları, 1998a. 
Gasset, José Ortega y. Üniversitenin Misyonu. Çev. Neyyire Gül Işık. İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat 

Yayıncılık, 1998b. 
Gasset, José Ortega y. İnsan ve Herkes. Çev. Neyyire Gül Işık. İstanbul: Metis Yayınları, 2007a. 
Gasset, José Ortega y. Kütlelerin İsyanı. Çev. Nejat Muallimoğlu. Ankara: Erguvan Yayınları, 2007b. 
Gasset, José Ortega y. Kütüphanecinin Görevi. Çev. Mehmet Türker Acaroğlu. İstanbul: Türk Kütüphaneciler 

Derneği İstanbul Şubesi, 2011. 
Gasset, José Ortega y. Kitlelerin Ayaklanması. Çev. Neyyire Gül Işık. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2014. 
Gasset, José Ortega y. Sistem Olarak Tarih. Çev. Neyyire Gül Işık. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2015. 
Graham, Thomas. A Pragmatist Philosophy of Life in Ortega y Gasset. Columbia: University of Missouri Press, 

1994. 
Hartmann, Nicolai. “Almanya’da Yeni Ontoloji Cereyanı”. Çev. Takiyettin Mengüşoğlu. İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Felsefe Arşivi Dergisi 1/2–3 (1946), 202–254. 
Işık, Neyyire Gül. “Sunuş”. Üniversitenin Misyonu, yazar José Ortega y Gasset, 7–20. İstanbul: Metis 

Yayınları, 1998. 
İbn Sînâ. Tanımlar Kitabı (Kitâbü’l-Hudûd). Çev. Aygün Akyol – İclal Arslan. Ankara: Elis Yayınları, 2013. 

https://doi.org/10.26791/Sarkiat.1194599


 
 

 
 Gasset ve Mengüşoğlu Açısından Yetkin ve Erdemli İnsan Yetiştirmek Bağlamında Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli’nin  

Değerlendirilmesi 
 

 

 
 
 
201 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Jaume, Andres Luis. “Ortega y Gasset: University, Knowledge and Higher Education”. Literature, Culture 
and Linguistics in Teaching: Theory and Practice, editör Katarzyna Kozak – Agnieszka Rzepkowska, 
65–77. Siedlce: Uniwersytet Przyrodniczo-Humanistyczny, 2016. 

Kahraman, Yakup. “Takiyettin Mengüşoğlu’nun Antropoloji Temelli İnsan Anlayışı”. Mavi Atlas 6 (2018), 
1–12. 

Karaca, M. Semih. “Ortega y Gasset Düşüncesinde Üniversite Sorunu ve Kültür Eğitimi”. Uluslararası Beşerî 
Bilimler ve Eğitim Dergisi 2/1 (2016), 154–176. 

Kiraz, Sibel. “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma”. Mavi Atlas 5 (2015), 126–147. 
https://doi.org/10.18795/ma.70822. 

Kneller, George. Existentialism and Education. New Jersey: John Wiley & Sons, 1964. 
Mengüşoğlu, Takiyettin. “Takiyettin Mengüşoğlu ile Söyleşi”. Yayına hazırlayan Arslan Kaynardağ. 

Felsefecilerle Söyleşiler, 93–117. İstanbul: Elif Yayınları, 1977. 
Mengüşoğlu, Takiyettin. Kant ve Scheler’de İnsan Problemi. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2014. 
Mengüşoğlu, Takiyettin. İnsan Felsefesi. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2017a. 
Mengüşoğlu, Takiyettin. “Ontolojik Esaslara Dayanan Felsefi Antropoloji Hakkında Düşünceler”. 

Hazırlayan İoanna Kuçuradi. Yüzyılımızda İnsan Felsefesi, 21–37. Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu 
Yayınları, 2017b. 

Nacak, İbrahim. “Yaşamdan Düşünceye, Düşünceden İdeale Bir Arayış: Ortega y Gasset”. Temaşa: Erciyes 
Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi 15 (2021), 67–85. 

Önder, Nilüfer. José Ortega y Gasset’te İnsan ve Toplum. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi 
Üniversitesi, 2010. 

Rees, Charlotte vd. “Re-Visioning Academic Medicine through a Constructionist Lens”. Academic Medicine 
95/6 (2020), 846–850. https://doi.org/10.1097/ACM.0000000000003109 

Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli (TYMM). “Öğrenci Profili”. Erişim 2024. https://tymm.meb.gov.tr/genel-
bakis 

 
 

https://doi.org/10.1097/ACM.0000000000003109
https://tymm.meb.gov.tr/genel-bakis
https://tymm.meb.gov.tr/genel-bakis


 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 202-219. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Çetin, Oğuz. “Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması”. 
Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025),  202-219. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.18011554                                                                                                               

                                                                                                                                                           CC BY-NC 4.0 DEED 

Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

The Conceptualization of Prayer as a Spiritual Craft in Yûnus Emre 
 

  

 
 

Öz  
Bu çalışma, Yûnus Emre'nin “San'atun yigregi çün namâzımış hoş pîşe” mısraıyla 
başlayan şiirini merkeze alarak, namaz ibadetinin bir “mânevî zanâat” olarak 
nasıl kavramsallaştırıldığını analiz etmektedir. Yûnus'un namazı bir “sanat” 
(san'at) ve “meslek” (pîşe) olarak nitelemesinin, sadece birer metafor olmadığını, 
aksine onu bireyin kendini ve hayatını ilâhî bir merkez etrafında yeniden inşâ 
ettiği bütüncül bir proje olarak gören tutarlı bir tecrübenin ürünü olduğunu dile 
getirmektedir. Makale, bu inşâ projesinin teorik zeminini Fârâbî'nin meleke 
(ustalık) kavramı ve Ahilik geleneği üzerinden kurmaktadır. Ardından, bu sanatın 
icrasının kalitesini belirleyen ihsan ve huşû gibi derunî ilkeleri, Serrâc, Gazzâlî ve 
Kuşeyrî gibi klasik tasavvuf otoriteleriyle ilişkilendirerek incelemektedir. 
Çalışma, bireysel inşânın toplumsal alana (aile ve iş hayatı) nasıl yayıldığını, 
“taşlaşmış kalbin” nasıl bir ahlâkî terapiyle yumuşatıldığını ve tüm bu projenin 
“ansızın gelen ecel” karşısındaki varoluşsal anlamını, yani namazın bir “ölüme 
hazırlık sanatı” olarak işlevini ortaya koymaktadır. Sonuç olarak makale, Yûnus 
Emre'nin, Kur’ân ve Sünnet'in evrensel ilkelerini 13. yüzyıl Anadolu'sunun 
kültürel kodlarıyla harmanlayarak, fıkhî bir görevi, hayatın tüm alanlarını 
yapılandıran bütüncül bir “kendini inşa etme sanatı”na nasıl dönüştürdüğünü 
göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Yûnus Emre, Namaz, Sanat, Zanâat, Ahlâkî İnşâ, 
İhsan. 

 
 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

12.11.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

06.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

21.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

Dr. Oğuz ÇETİN 

Bağımsız Araştırmacı, 

Ankara, TÜRKİYE. 

 

     
 

 

 

 

 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18011554
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286564
mailto:oguzcet@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0001-9623-7819


 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
203 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
This article examines how the ritual prayer (ṣalāt) is conceptualized as a “spiritual craft” in Yūnus Emre’s 
poem that opens with the verse “San’atun yigregi çün namâzımış hoş pîşe.” It argues that Yūnus’s description 
of prayer not only as an “art” (sanʿat), a “profession/trade” (pîşe) and a merely decorative metaphor, but on 
the contrary outcome of a coherent experiential project in which the believer rebuilds the self and one’s entire 
life around a divine center. The study establishes the theoretical framework of this project by drawing on al-
Fārābī’s notion of malaka (habitual mastery) and on the craft-oriented Ahi tradition. It then investigates the 
inner principles—such as iḥsān and khushūʿ—that determine the quality of performing this art, by relating 
them to the accounts of classical Sufi authorities including al-Sarrāj, al-Ghazālī, and al-Qushayrī. The article 
further explores how this work of self-construction extends into the social sphere—especially family life and 
professional practice—how a “petrified heart” is softened through a form of ethical therapy, and how the entire 
project acquires its existential meaning in the face of “sudden death.” Prayer thus appears as an “art of 
preparing for death,” in which daily embodied practice continually educates perception, desire, and character. 
In conclusion, the article shows how Yūnus Emre, by weaving the universal principles of the Qurʾān and the 
Sunnah together with the cultural codes of thirteenth-century Anatolia, transforms a juristic obligation into a 
comprehensive “art of self-formation” that structures all domains of life. 

Keywords: Sufism, Yûnus Emre, Salat (Prayer), Art, Craft, Moral Construction, Iḥsān. 

1. GİRİŞ 
Yûnus Emre'nin “San'atun yigregi çün namâzımış hoş pîşe” mısraıyla başlayan şiiri, namaz 

ibadetini alışılageldik bir dinî yükümlülük söyleminin ötesine taşıyarak, onu bir “sanat” (san'at) 
ve “meslek” (pîşe) olarak tanımlamaktadır. Bu niteleme, sadece retorik bir vurgu değil; namazı, 
insanın gündelik hayatının her alanında—iş, aile, kazanç, ölüm hazırlığı—merkezi bir yerleşim 
noktası olarak konumlandıran bütüncül bir vizyon sunmaktadır. Yûnus, yedi beyitlik bu 
şiirinde, sabah namazından başlayarak, abdestin mânevî boyutuna, ailedeki namaz eğitimine, 
iş-namaz ilişkisine, kazancın bereketine, kalbin yumuşamasına ve nihayet ölüm bilincine kadar 
uzanan geniş bir yelpazede namazın işlevlerini ele almaktadır. Bu çalışma, Yûnus'un şiirinin her 
beytini merkeze alarak, her beytin Kur’ân ayetleri, hadisler ve klasik tasavvuf literatürüyle olan 
derin bağlantısını analitik bir okumayla ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Makalenin teorik çerçevesi, namazın bir “sanat” olarak anlaşılmasının kavramsal 
zeminini oluşturmak üzere, öncelikle 13. yüzyıl İslam düşüncesindeki sanat ve meleke 
kavramlarına odaklanmaktadır. Fârâbî'nin (ö.339/950) İhsâu'l-Ulûm'unda ortaya koyduğu 
meleke teorisi, namazın tekrarla kazanılan bir ustalık haline (huy) dönüşmesi fikrini 
temellendirmektedir. Benzer şekilde, Yûnus'un yaşadığı dönemin sosyo-ekonomik yapısı olan 
Ahilik teşkilatı, zanâatkârlık ve mânevîyatın iç içe geçtiği bir bağlamda namazın “en yüksek 
meslek” olarak sunulmasını anlamlı kılmaktadır. Ancak makalenin asıl odağı, bu kavramsal 
zeminden hareketle, Yûnus'un şiirinin her beytinde işaret ettiği teolojik, ahlâkî ve varoluşsal 
temaların, klasik İslam literatürüyle—özellikle Serrâc, Gazâlî, Kuşeyrî, Hücvîrî ve İbnü’l-Arabî1 
gibi tasavvuf otoritelerinin eserleriyle—ne şekilde örtüştüğünü göstermektir. Bu bağlamda, 
namazın sadece bireysel bir ibadet değil, aynı zamanda kişinin nefsini inşa ettiği, ahlakını 
                                                                                 
1  Serrâc (Ebû Nasr es-Serrâc et-Tûsî) – ö.988, Kuşeyrî (Ebû’l-Kâsım el-Kuşeyrî) – ö.1074, Hücvîrî (Ali b. Osman el-Hücvîrî) – ö.1077 

(kaynaklarda 1073–77 arası da geçer), Gazâlî (Ebû Hâmid el-Gazâlî) – ö.1111, İbnü’l-Arabî – ö.1240. 



 
 
 

 Oğuz ÇETİN 
 

 

 
 
 
204 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

dönüştürdüğü, zamanını yapılandırdığı ve ölümüne hazırlandığı çok katmanlı bir pratik olarak 
nasıl işlediği, Yûnus'un yalın ama derin dizeleri üzerinden incelenmektedir. 

Çalışmanın yöntemi, her beytin içerdiği temel kavramı (vakit, taharet, ihsan, aile, iş, 
ahlak, ölüm gibi) ayrı bir bölümde ele almak ve bu kavramların Kur’ân, hadis ve tasavvuf 
kaynaklarındaki karşılıklarını sistematik olarak göstermektir. Böylece makale, Yûnus'un şiirinin 
sadece popüler bir nasihat metni değil, aynı zamanda İslam'ın namazla ilgili temel metinlerinin 
poetik bir sentezi olduğunu ortaya koymayı hedeflemektedir. 

Etik Beyan: Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu 
makalede sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya 
geçirilmiştir. Yazarlar, araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün 
vermemiştir. Ayrıca, bu çalışmada kullanılan tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. 
Araştırma doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. 

2. SANAT KAVRAMI: USTALIK MELEKE ZANÂAT VE İBADET BİRLİĞİ 

San'atun yigregi çün namâzımış hoş pîşe 
Namâz kılan kişide olmaz yavuz endîşe 

Tanlacak turı gelgil elüni suya urgıl 
Üç kez salâvât virgil andan bakgıl güneşe 

Allah buyrugın dutgıl namâzun kılup gitgil 
Namâzun kılmayınca zinhâr varmagıl işe 

Evünde helâlüne biş vakt namâz ögretgil 
Ögüdün dutmazısa yazugı yokdur boşa 

Namâz kılmaz kişinün kazandugı hep harâm 
Bin kızılı varısa birisi gelmez işe 

Namâz kılmayana sen müsülmândur dimegil 
Hergiz müsülmân olmaz bagrı dönmişdür taşa 

Yûnus imdi namâzun komagıl sen kıla gör 
Ansuzın ecel irer ‘ömür yitişür başa2 

Yûnus Emre’nin namazı “san'atun yigregi” (sanatların en iyisi) olarak nitelemesi, sanat 
kavramının modern estetik çağrışımlarından arındırılarak kendi tarihsel kökeninde 
anlaşılmasını zorunlu kılar. Yûnus'un yaşadığı dönem, sanatın henüz zanâattan ayrışmadığı bir 
tarihsel evredir. 18. Yüzyıl öncesinde sanat kelimesinin modern anlamıyla ne sanatçılar vardı 
                                                                                 
2  Yûnus Emre, Divan, ed. Mustafa Tatcı (İstanbul: H Yayınları, 2020). T.341/1-7; Bu çalışmada Yûnus Emre Dîvânı’na yapılan 

atıflar, Mustafa Tatcı tarafından hazırlanmış olan tenkitli neşre (Yûnus Emre Dîvânı) dayanmaktadır ve şiir/beyit numaraları 
esas alınarak verilmiştir (Şiir No/Beyit). Tatcı’nın edisyonunda kullanılan numaralandırma sistemi, baskı ve yayınevi fark 
etmeksizin aynıdır ve araştırmacılar açısından kolay takip imkânı sunması bakımından bu yöntem tercih edilmiştir. 



 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
205 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ne de zanâatkârlar; ‘sanatçı’ ve ‘zanâatkâr’ terimleri birbirlerinin yerine kullanılmaktaydı.3 
Sanat ve zanâatın yollarının ayrılması, estetik kaygının pratik faydadan üstün tutulması çok 
daha sonraki yüzyılların bir ürünüdür.  Yûnus’un yaşadığı 13. yüzyıl, sanatın zanâattan henüz 
ayrışmadığı, her ikisinin de Grekçedeki τέχνη (techne) ve Latincedeki ars kelimelerinin işaret 
ettiği gibi, ustalık, beceri ve maharet gerektiren bir “iş” olarak görüldüğü bir dönemdir.4 Bu 
bütüncül bakış açısı, İslam düşünce geleneğinde Fârâbî’nin İhsâu’l-Ulûm adlı eserinde en 
sistematik ifadesini bulur. Fârâbî, bugün keskin çizgilerle ayrılmış olan teorik ve pratik 
disiplinleri, “sanat” (sınâat) başlığı altında birleştirir. Onun tasnifinde marangozluk, hekimlik 
gibi zanâatların yanı sıra, fıkıh ve kelam gibi dini disiplinler dahi teorik bilgiye dayanan ve 
pratikle icra edilen birer “sanat” olarak kabul edilir.5 Fârâbî’nin sisteminde bir “sanat”, 
tekrarlanan pratiklerle kazanılan ve kişide kökleşen bir ustalık haline, yani bir meleke'ye 
dönüştüğünde kâmil mânâsına ulaşır.6 Bu perspektif, beş vakit namazın neden sadece bir görev 
değil, aynı zamanda bir “sanat” olarak değerlendirilebileceğine kavramsal zemin sunmaktadır. 
Namazın günde beş defa tekrar edilmesi, mekanik bir yinelemeden ziyade, kulda ilâhî huzurda 
durma melekesini inşa etmeyi amaçlayan bir mânevî talimdir. Her bir tekrar, tıpkı bir 
zanâatkârın aynı hareketi binlerce kez yaparak ustalığa erişmesi gibi, kulun kalbini ve bedenini 
ilâhî iradeyle uyumlu hale getirme pratiğidir. 

Bu teorik çerçeve, Yûnus’un zanâatkâr çevresi için gündelik hayatın bir gerçeği olarak 
görülebilir. 13-14. yüzyıl Anadolu'sunda Ahilik teşkilatının yaygınlığı düşünüldüğünde, 
Yûnus'un yaşadığı dönem ve coğrafyada zanâatkâr sınıfı olduğu anlaşılmaktadır. Ahilik, İslam 
tasavvufunun Fütüvvet geleneğinden beslenen, esnaf ve zanâatkârları ahlâkî ve mânevî ilkeler 
etrafında örgütleyen bir yapıdır. Ahî Evran'ın Anadolu'da kurduğu sistem, sadece ekonomik 
değil, aynı zamanda dini-ahlâkî bir cemaat yaratmıştır.7 Bu bağlamda Yûnus'un, zanâatkârlara 
hitaben namazı “en yüksek zanâat” olarak sunması, bir meslek hiyerarşisi algısı üzerinden; ne 
kadar usta bir dokumacı, demirci, derici olursan ol, asıl ustalık gerektiren, asıl özen gösterilmesi 
gereken “sanat”, namazdır gerçeğini çarpıcı bir şekilde ifade etmektedir. 

Eğer “sanat” kelimesi, bu mânevî eylemin nasıl yapılacağını (ustalık ve meleke ile) 
tanımlıyorsa, Yûnus'un kullandığı “hoş pîşe” (en güzel meslek) ifadesi, bu eylemin zanâatkârın 
hayatındaki yerini, anlamını ve ahlâkî ağırlığını tanımlar. “Pîşe”, “sanat”tan daha somut ve 
daha sosyolojiktir; o, Ahi geleneğindeki bir bireyin sadece geçim kaynağı değil, aynı zamanda 
kimliği, ahlakı ve mânevî yolculuğunun ta kendisidir. Yûnus bu kelimeyi kullanarak iki temel 
katman açar: 

Birincisi, kimliğin yeniden tanımlanmasıdır. Bir Ahi için “Pîşen nedir?” sorusu, onun 
kim olduğunu tanımlar. Yûnus, namazı en yüce “pîşe” ilan ederek, zanâatkârın dünyevi mesleki 

                                                                                 
3  Larry Shiner, Sanatın İcadı: Bir Kültür Tarihi, çev. İsmail Türkmen (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, ts.), 23. 
4  Robin George Collingwood, Sanatın İlkeleri (İstanbul: İnsan Yayınları, 2021), 21. 
5  Mahmut Kaya, “Fârâbî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995). 
6  Kaya, “Fârâbî”. 
7  Abdülbâki Gölpınarlı, İslâm ve Türk İllerinde Fütüvvet Teşkilâtı (İstanbul: İstanbul Ticaret Odası, 2011), 18. 



 
 
 

 Oğuz ÇETİN 
 

 

 
 
 
206 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kimliğini aşan, onun aslî kimliğinin “kulluk” olduğunu hatırlatır. Bir misalle artık o sadece bir 
“demiri döven” değil, her şeyden önce “Rabbinin huzurunda duran”dır. 

İkincisi, değerin ve kazancın yeniden ayarlanmasıdır ki bu bağlamda “Pîşe” aynı 
zamanda rızık ve kazanç demektir. Yûnus, dünyevi mesleklerin fani bir kazanç sağladığını, asıl 
ve ebedi “kazancın” ise namaz mesleğinde olduğunu vurgular. Yûnus'un “Namâz kılan âdemîler 
tehî kalası degüldür”8 dizesi, bir mânâda ilahi ücreti müjdeler. Bu, zanâatkâra yönelik doğrudan 
bir mesajdır: iş karşılığı alınan kazanç geçicidir, huzurda alınan kazanç ise ebedidir. Böylece 
“sanat” ve “pîşe” kavramları birbirini tamamlar: “Sanat”, namazın içsel icrasındaki ustalığa 
işaret ederken; “pîşe”, bu ustalığın dışsal hayattaki ahlaki ve varoluşsal karşılığına işaret eder. 
Namaz, hem en iyi icra edilmesi gereken bir sanat hem de en çok benimsenmesi gereken bir 
hayat biçimidir. 

Bu noktada, Yûnus'un zanâat dünyasından devşirdiği “sanat” ve “ustalık” 
kavramlarının mânevî derinliği, temel bir soruyu beraberinde getirmektedir: Bir zanâatkâr 
maddeyi işleyerek somut bir eser ortaya koyarken, namaz sanatkârı neyi işler ve neyi “inşa” 
eder?  

Namaz, kul ile Allah arasındaki iman bağının en güçlü tezahürlerinden biri olarak kabul 
edilmektedir. Kıbleye yönelip alnını secdeye koyan müminin bu ibadeti, yalnızca bedensel bir 
eylem olmanın ötesinde, ruhun ve kalbin Yüce Allah’a yönelişini temsil eden mânevî bir 
yükseliş olarak değerlendirilmektedir. Bu bağlamda namaz sadece şekilsel boyutuyla sınırlı bir 
ibadet değildir; bilakis bedeni, zihni ve kalbi aynı anda kuşatan bütüncül bir kulluk tecrübesi 
sunmaktadır. Bu yönüyle namaz, insanın iç dünyasında derin bir ahlâkî dönüşümün, inşanın ve 
yapılanmanın gerçekleşmesine zemin hazırlamaktadır. Namazı gereği gibi eda eden kimsenin 
dürüst, tevazu sahibi, merhametli ve adaletli bir kişilik sergilemesi beklenmektedir. Nitekim 
Kur’ân-ı Kerîm’de “Kuşkusuz namaz hayâsızlıktan ve kötülükten meneder.”9 buyrulmakta; 
böylece namazın, bireyin ahlâkını güzelleştiren, onu kötülüklerden uzaklaştıran ve mânevî 
olarak tekrar yapılandıran bir ibadet olduğu vurgulanmaktadır. Tıpkı bir sanatçının eserinde 
ustalaşabilmek için yoğun bir dikkat ve gayret göstermesi gibi, sâlik de namaz aracılığıyla 
sürekli huzurda bulunma bilincini bir pratik olarak tecrübe etmekte ve bu sanatın icrası süreci 
içerisinde kendi nefsini ve benliğini olgunlaştırmakta, yeniden yapılandırmaktadır. Bu 
bağlamda, Cibrîl Hadisi’nde10 ifade edilen ihsan makamının, kişiyi daimî bir huzurda olma, 
görünme, görülme bilincinde olmak için kulluk disiplini sunduğu söylenebilir. İhsan, imanın ve 
İslâm’ın zahirî boyutlarının ötesine geçerek, dinin kişiyi tekrar inşâ eden, süsleyen, 
yapılandıran bir sanat olduğu söylenebilir. İhsan böylece bir ibadetin yalnızca yerine 
getirilmesini değil; aynı zamanda en güzel biçimde, en yüksek farkındalık ve derin bir 

                                                                                 
8  T. 109/4 
9  Kur’ân Yolu (Erişim 17 Kasım 2025), el-Ankebût 29/45. 
10  Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-Buḫârî el-Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, thk. Muṣṭafa Dîb el-Buġâ (Dımaşk: Dâru İbn 

Kesî̱r; Dâru’l-Yemâme, 1414), 1/27 (No.50); Muhammed b. Îsâ et Tirmizî, el-Câmiʿu’l-Kebîr: Sünen-i Tirmizî, ed. Şuayb el-Arnaût vd. 
(Dımaşk: Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 2009), 4/561. 



 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
207 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

adanmışlık içinde icra edilmesini gerektirmektedir. Bu çerçevede, Cibrîl Hadisi’nde Hz. 
Peygamber tarafından tanımlanan ihsan anlayışı – “Allah’a, O’nu görüyormuşçasına kullukta 
bulunmak; zira kişi O’nu görmese de O kişiyi görmektedir.” – namaz tecrübesinin özünü ve 
metodolojik temelini oluşturmaktadır. 

3. İHSAN BOYUTU İLAHİ HUZURDA OLMAK VE HUŞÛ HALİ 
Yûnus'un namazı bir “sanat” olarak görmesi, en derin anlamını İslam estetiğinin ve 

ahlakının zirvesi olan ihsan kavramında şekillenmektedir. İhsan, Seyyid Şerîf Cürcânî'nin 
(ö.816/1413) tanımıyla, “Hakikate ermek, basîret nuruyla Rablık mertebesini müşahede etmek 
sûretiyle gerçekleşen kulluktur. Yani, Hakk’ın sıfatlarıyla sıfatlanarak O’nu yine O’nun 
sıfatlarıyla görmektir. Bu hâl, yakîn derecesinde bir idrakle tahakkuk eder”.11 Bu tanım, başka 
bir deyişle; ibadeti, kulun kendini Hakkın huzurunda bulduğu bir hal olarak tanımlar. Hadis-i 
şerifte belirtildiği üzere, ihsan “Allah'a, onu görüyormuşsun gibi ibadet etmendir; çünkü sen 
onu görmesen de O seni görüyor.”12 Bu çift yönlü müşahede—hem Allah'ı müşahede etmek hem 
de O'nun murakabesinde olmak—namazı sıradan bir görevden çok daha derin bir hale taşır.  
Her sanat, sanatkârın eserine gösterdiği özenle tanımlanır. Ancak bu özen sadece eserin bir 
seyirciye “sunulması” değil, sanatkârın eserine olan bağlılığından ve o işe verdiği değerden 
kaynaklanır. Benzer şekilde, namaz da kulun Allah ile buluştuğu bir andır ve bu buluşmanın 
ciddiyeti, namazın her hareketine doğal olarak yansır. Yûnus'un namazı “sanat” olarak görmesi, 
bu içsel özeni ve hassasiyeti daha estetik bir bağlamda vurgular: Tıpkı bir sanatkârın eserindeki 
her detaya gösterdiği dikkat gibi, ihsan sahibi mümin de namazında, Allah'ın murakabesinde 
olmanın bilincini taşır ve bu bilinç, namazın her anına huşû olarak yansır. Günümüz modern 
sanatları dahi görmek, görülmek, dinlenmek, izlenmek gibi çeşitli huzurda olma biçimleri ile 
ilişkilendirilebilir.  

Ebû Nasr es-Serrâc'ın (ö. 378/988) el-Luma‘adlı eserinde belirttiği gibi, namaz “vuslat 
makâmıdır. Hakk’a yakınlık, heybet, huşû, haşyet, ta’zîm, vakar, müşâhede ve murâkabe 
mahallidir”.13 Serrâc'ın bu tanımı, namazın, kulun kendini Hakkın huzurunda bulduğu ve 
“O’ndan gayrı her şeyden yüz çevirdiği” bir hale dönüştüğünü göstermektedir. Huşû, tam da bu 
murakabe bilincinin somut tezahürüdür. Kur’ân'ın “huşû sahipleri” olarak övdüğü14 müminler, 
ilâhî huzurda bulunmanın ağırlığını idrak edenlerdir. Bu idrak, kalbin ürpermesine, bedenin 
saygıyla eğilmesine ve zihnin gafletten arınmasına yol açar. Yûnus'un “'Işk îmâm'dur bize gönül 
cemâ'at / Kıblemüz dost yüzi dâimdür salât”15 dizesi, bu huzurda bulunma halinin en yüce 
boyutunu ifade eder: Kıble, artık sadece bir yön değil, sürekli müşahede edilen “Dost'un 
yüzü”dür. Namaz, bu ilâhî cemale yönelmenin ve O'nun huzurunda kalmanın en kâmil 
ifadesidir. 
                                                                                 
11  Seyyid Şerif Cürcani, Ta’rifat : Tasavvuf Istılahları, çev. Abdülaziz Mecdi Tolun - Abdurrahman Acer (İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2014), 69. 
12  Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, 1/27 (No.50); Tirmizî, el-Câmiʿu’l-Kebîr: Sünen-i Tirmizî, 4/561. 
13  Ebû Nasr es-Serrâc, el-Lüma’ : İslâm Tasavvufu, çev. Hasan Kamil Yılmaz (İstanbul: Altınoluk, 1996), 158. 
14  el-Mü’minûn 23/2. 
15  T. 20/1. 



 
 
 

 Oğuz ÇETİN 
 

 

 
 
 
208 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Namazın mahiyeti ve bu ibadetin tecrübe boyutu bağlamında Gazâlî (ö. 505/1111), İhyâu 
Ulûmi’d-Dîn adlı eserinde namazın mânevî sonuçlarının gerçekleşebilmesi için temel şart olarak 
huşû kavramını ön plana çıkarır. Gazâlî’ye göre huşû; tâzim, saygı ve hayâ gibi kalbî (bâtınî) 
niteliklerin gözetilmesiyle kılınan namazda ortaya çıkan derin bir iç yönelim hâlidir. Bu içsel 
dikkat, kulun kalbinde ilâhî nurların tecellisine imkân sağlamakta ve mükâşefe ilminin (mânevî 
keşif bilgisinin) kapılarını aralamaktadır. Gazâlî, yer ve göklerin sırlarına, rubûbiyetin 
inceliklerine vâkıf olan velîlerin bu mânevî mertebelere ulaşmalarında namazın belirleyici bir 
role sahip olduğunu vurgular. Özellikle Allah’a en yakın olunan hâl olarak tanımlanan secde, 
onun düşüncesinde merkezî bir konumdadır. Gazâlî, bu yaklaşımını “Secde et ve yaklaş!”16 
âyetine dayandırarak temellendirir.17 

İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240) bu huzurda bulunma halinin metafizik bağlamda ontolojik 
sonuçlarına değinmektedir. İlahi murakabe bilincinde ve huşû ile kılınan her namaz, mânevî 
âlemde kalıcı ve canlı bir varlığa, “esere” dönüşür. İbnü’l-Arabî'ye göre, müminin iman ve 
huzurla yaptığı amelin suretine “ruh üflenir” ve o suret “canlı” hale gelir.18 Buna karşılık, 
gaflette kılınan, ilâhî huzurda bulunma bilincinden yoksun namaz, sadece “ölü bir suret”ten, 
ruhsuz bir hareketten ibaret kalır. Bu, Yûnus'un “Gönül pâsı yunmayınca namâz edâ olmayısar”19 
uyarısıyla tam bir uyum içindedir. Yûnus'un namaz tasavvuru ile İbnü’l-Arabî'nin amel 
metafiziği birleştiğinde, namazın çift boyutlu bir sanat olduğu ortaya çıkar: İhsan, bu sanatın 
özünü oluşturan ilâhî huzurda bulunma ve murakabe halidir, kişi kendini inşaa eder ve 
şekillendirir; amel-suret ilişkisi ise bu halin mânevî âlemdeki metafizik bir varlık inşaa etme 
olarak sonucudur. Yûnus'un “san'atun yigregi” ifadesi, her iki boyutu da kapsar. 

4. VAKİT VE TAHÂRET: NAMAZ SANATININ ZÂHİRÎ VE BÂTINÎ HAZIRLIĞI 
Yûnus'un şiirindeki ikinci beyit, namazın vakti ve abdest ile ilgili pratik talimatlar 

içermektedir: “Tanlacak turı gelgil elüni suya urgıl / Üç kez salâvât virgil andan bakgıl güneşe”.20 Bu 
dizeler, namazın zamansal ve ritüel boyutunu vurgulamaktadır. Kur’ân'da namazın belirli 
vakitlerde kılınması emredilmektedir: “Güneşin zevalinden gecenin karanlığına kadar namaz 
kıl; sabah namazında Kur’ân okunması şahitlidir”.21 Bir diğer ayet ise şöyledir: “Gündüzün iki 
tarafında ve gecenin yakın saatlerinde namaz kıl”.22 Bu ve ilgili diğer ayetler, namazın kozmik 
düzen içindeki yerini göstermektedir; namaz, güneşin hareketine, gece ve gündüzün ritmine 
bağlı bir ibadet olarak konumlandırılmıştır. 

                                                                                 
16  el-Alak 96/19. 
17  Gazâli, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, çev. Ahmed Serdaroğlu (İstanbul: Erkam Yayınları, 2020), 1/763. 
18  Muhyiddin İbnü’l-Arabî, Fütuhat-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2007), 16/145-146. 
19  T. 24/2. 
20  T. 341/2. 
21  el-İsrâ 17/78. 
22  Hûd 11/114. 



 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
209 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Hadislere bakıldığında da namazın vaktinde kılınmasının önemi vurgulanmaktadır. Hz. 
Peygamber'in “Allah'a en sevimli amel, vaktinde kılınan namazdır.”23 ifadesi, Yûnus'un üçüncü 
beytindeki “Allah buyrugın dutgıl namâzun kılup gitgil / Namâzun kılmayınca zinhâr varmagıl işe”24 
ifadesiyle örtüşmektedir. Yûnus, namazı günlük işlerden önceye almakta, hatta namaz 
kılmadan hiçbir işe başlanmamasını tavsiye etmektedir. Bu yaklaşım, vakit kavramının önemi 
ve ibadet-dünya dengesi açısından derin bir anlam taşımaktadır. 

Yûnus'un başka şiirlerinde de seher vakti uyanma vurgusu görülmektedir: “İşit sözümi iy 
gâfil Tanla seher vaktinde tur”25 ve “Sana direm iy velî Tur irte namâzına”.26 Seher vakti, İslam 
tasavvuf geleneğinde özel bir öneme sahiptir; özellikle teheccüd namazı, kulun Allah ile en 
yakın olduğu anlardandır.27 

Yûnus'un “andan bakgıl güneşe” ifadesi, sadece fiziksel bir yön tayininden ibaret değildir; 
aynı zamanda kozmik düzenle uyumlu olmanın, yaratılış nizamına riayet etmenin sembolik bir 
ifadesidir. Bu bağlamda eş-Şems suresinin yapısı dikkate değer bir anlam kazanır. Sure, güneş, 
ay, gece ve gündüz gibi kozmik unsurlara yapılan yeminlerle başlar ve ardından doğrudan nefse 
yönelir: “Nefse ve onu düzgün biçimde inşa edene (اهَا ٍ وَمَا سَوَّ  andolsun”.28 Buradaki (وَنفَْس 
“sevvâhâ” (düzgün inşa etti) fiili, Allah'ın nefsi yaratırken onu şekillendirdiğini, tesviye ettiğini 
ifade eder. Ardından gelen ayetler, bu ilâhî inşanın iki yönünü ortaya koyar: “Ona (nefse) 
kötülüğünü ve takvasını ilham etti. Nefsini temizleyen kurtuluşa erdi, onu kirleten ziyana 
uğradı”.29 Bu ayetler dizisi, namazın ontolojik işlevini aydınlatır: Tıpkı Allah'ın nefsi “sevvâ” 
(düzgün inşa) etmesi gibi, kul da namazla kendi nefsini yeniden tesviye eder, ona şekil verir. 
Kozmik düzenin (güneş, ay, gece, gündüz) namazın vaktini belirlemesi, bu ilâhî inşa ile kulun 
kendi nefsini inşa etmesi arasındaki paralelliği güçlendirir. Namaz, bu anlamda, Allah'ın 
yaratma sanatının bir “tekrarı” değil, kulun kendi varlığını o sanata uygun şekilde yeniden 
yapılandırması, arındırması ve düzenlenmesidir. Her namaz, nefsini “temizleme” (tezkiye) ve 
böylece kurtuluşa erme sürecinin bir adımıdır. Dolayısıyla namazın belirli bir süreç ve düzen 
gerektirmesi, sadece ritüel bir disiplin değil, aynı zamanda Allah'ın yaratma düzenine (sevvâ) 
kulun kendi benliğiyle katılmasının bir yoludur. 

Yûnus'un şiirindeki “elüni suya urgıl” (elini suya vur) talimatı, bu ilâhî davete icabetin ilk 
adımıdır. Ancak tasavvufi perspektifte bu eylem, bedensel bir arınmanın ötesinde, namaz 
sanatının icrası için zaruri olan içsel hazırlığı simgeler. Bu çift katmanlı hazırlık, Hücvîrî'nin 
(ö.465/1072 [?]) Keşfü'l-Mahcûb'da kavramsallaştırdığı zâhirî ve bâtınî tahâret anlayışında en net 

                                                                                 
23  Ebû’l-Ḥasen Muslim b. el-Ḥaccâc el-Ḳuşeyrî en-Nîsâbûrî Muslim, Ṣaḥîhu Muslim, thk. Muḥammed Zuheyr en-Nâṣır (Cidde; 

Beyrut: Dâru’l-Minhâc; Dâru Ṭavḳi’n-Necât, 1433), 1/63 (No.139). 
24  T. 341/3. 
25  T. 88/1. 
26  T. 315/1. 
27  Ayrıntılı bilgi için bkz. Derviş Dokgöz, “Teheccüd Namazının Tasavvuf Yaşamındaki Yeri ve Önemi”, Türkiye İlahiyat Araştırmaları 

Dergisi 9/1 (28 Mart 2025), 180-203. 
28  eş-Şems 91/7. 
29  eş-Şems 91/8-10. 



 
 
 

 Oğuz ÇETİN 
 

 

 
 
 
210 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ifadesini bulur. Zâhirî temizlik su ile yapılırken, bâtınî temizlik “kalbin mâsivâdan (Allah'tan 
başka her şeyden) temizlenmesidir”.30 Yûnus'un zanâatkâr muhatapları için bu “mâsivâ”, 
özellikle gündelik mesainin zihinsel kalıntılarını ifade eder. Bâtınî tahâret, tam da bu mesleki 
meşguliyetin getirdiği zihinsel dağınıklığı bilinçli bir çabayla askıya alarak, namaz sanatının 
icra edileceği 'içsel mekânı' arındırma eylemidir. 

Yûnus'un “Gönül pâsı yunmayınca namâz edâ olmayısar”31 dizesi, bu ön şartı bâtıni bir 
zorunluluk olarak ortaya koyar. Buradaki “gönül pası”, yalnızca ahlâkî kusurları değil, aynı 
zamanda huşû'ya engel olan her türlü zihinsel meşguliyeti, özellikle de dünyevi kazanç ve 
üretim süreçlerine dair düşünceleri kapsadığını düşünebiliriz. Yûnus'un bu şiirdeki 
yaklaşımlarından birini şöyle dile getirebiliriz: Bir zanâatkârın mesleğine gösterdiği özen ve 
dikkat ne kadar değerli olursa olsun, eğer bu mâsivâya ilişkin zihinsel odak namaz anına 
taşınıyorsa, en yüce sanatı icra etmeye engel teşkil eder. Dolayısıyla abdestin bâtıni yönü, kulun 
dünyevi mesaisinden ilâhî mesaisine geçerken -ki bunun daim olması esas gayedir- zihnini ve 
kalbini tamamen “huzur” anına teksif etmesidir. Bu hazırlık yapılmadan kılınan namaz, 
Yûnus'un deyişiyle “edâ olmaz”; çünkü sanat, ancak arınmış bir bilinç ve tam bir konsantrasyon 
üzerine inşa edilebilir. Böylece abdest, sadece bedenin değil, aynı zamanda zihnin ve kalbin de 
namaz sanatına hazırlandığı çift yönlü bir tahâret ritüelidir. 

5. SOSYAL ALANDA NAMAZ VE AİLEVİ KİMLİĞİN SENTEZİ 
Yûnus'un şiiri, “Evünde helâlüne biş vakt namâz ögretgil” dizesiyle devam etmektedir. Bu 

ifade namaz pratiğini bireysel dindarlık temelli bir inşâ ifadesini aşarak, sosyal alanın inşasına 
ve yapısına yani en temel birimi olan aile inşasına taşır. Bu dize, özellikle zanâatkâr ve meslek 
erbabı olan muhatap kitlesi için, kamusal ve özel kimlikler arasında kurulması gereken ahlâkî 
sürekliliğe de işaret etmektedir. Ahilik geleneğinde de bu iki alan birbirleriyle içiçedir: Bir Ahi, 
sadece çarşıda dürüst bir tüccar değil, aynı zamanda evinde örnek bir aile reisi olmak 
zorundadır. Fütüvvetnâmelerde, Ahi'nin hem dükkânında hem evinde aynı ahlâkî standartları 
gözetmesi, kamusal ve özel alandaki tutarlılığın temel bir ilkesi olarak vurgulanır.32 Yûnus'un 
bu vurgusu, mesleki faaliyetlerin ve ekonomik kaygıların, bireyin aile içindeki mânevî 
sorumluluklarını ikincil plana atma tehlikesine karşı bir uyarı niteliğindedir. Bu ahlâkî 
bütünlük, Hz. Peygamber'in “Sizin en hayırlınız, ailesine karşı en hayırlı olanınızdır”33  
hadisinde en kâmil ifadesini bulur. Dolayısıyla kamusal alanda elde edilen “ustalık” veya 
“itibar”, ancak özel alanda sergilenen ahlâkî erdemle tamamlandığında bir anlam 
kazanmaktadır. Bu bağlamda namaz, birbirinden farklılaşabilen bu iki yaşam alanı (iş ve ev) 
arasında bir bütünleştirici ilke işlevi görür. Yûnus, meslekî hayatta sergilenen ustalığın ve 
otoritenin, aile içinde mânevî bir rehberlik biçimine dönüştürülmesi gerektiğini 

                                                                                 
30  Hücviri, Keşfu’l-Mahcûb (Hakikat Bilgisi), çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2014), 441. 
31  T. 24/2. 
32  Ayrıntılı bilgi için bkz. Ahmet Ünsür, “Ahilik Sistemi Değerleri Yönetim ve Eğitimi”, Değerler Eğitimi Dergisi 18/39 (25 Haziran 

2020), 297-337. 
33  Tirmizî, el-Câmiʿu’l-Kebîr: Sünen-i Tirmizî, 6/401 (No.4233). 



 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
211 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

vurgulamaktadır. Bu yaklaşımında, toplumsal yapının en temel unsuru olan ailenin inşasında 
namazın dönüştürücü ve bütünleştirici etkisine dikkat çekilmektedir. “Öğretgil” emri, aile 
reisinin rolünü, maddi temini aşan, ahlâkî ve mânevî değerlerin aktarımını da içeren bütüncül 
bir çerçevede tanımlar. Bu talep, Hz. Peygamber'in “Çocuklarınız yedi yaşına gelince onlara 
namazı emredin”34 emrinin tasavvufi bir ifadesi olarak görülebilir. Aile içinde beş vakit namazın 
düzenli olarak icra edilmesi, evi, ekonomik faaliyetlerin hazırlık mekânı olmaktan çıkarıp, kendi 
başına bir mânevî üretim ve kimlik inşa alanına dönüştürdüğü gibi toplumsal yapınında 
işlenmesine zemin hazırlamaktadır. Ancak Yûnus, bu mânevî rehberliğin sınırlarını da büyük 
bir hassasiyetle çizer: “Ögüdün dutmazısa yazugı yokdur boşa.”35 Bu ifade, bireyin sorumluluk alanı 
(tebliğ) ile ilâhî iradenin etki alanı (hidayet) arasındaki ayrımı netleştirir. Bu, Kur’ân'ın Hz. 
Peygamber'in misyonunu tanımlarken bile vurguladığı “Sen onların üzerine bir zorba 
değilsin”36 ilkesinin aile içi ilişkilere yansımasıdır. Bu ilke, “namazı emretme” sorumluluğunun, 
bireysel iradeyi ortadan kaldıran bir baskı aracına dönüşmesini engeller. 

Özetle Yûnus'un bu beyti, namazın, bireyin parçalanmış sosyal kimliklerini (zanâatkâr, 
baba, eş vb.) bütüncül bir ahlâkî fail kimliğinde birleştiren bir pratik olduğunu gösterirken, 
namazın, kamusal alanda sergilenen dürüstlük ve ustalığın, özel alanda gösterilen şefkat ve 
rehberlikle tamamlandığı bir ahlâkî süreklilik imkânı arz eder. Bu, namaz sanatının sadece 
bireysel hayatta değil toplumsal hayattaki de en somut tezahürüdür. Bütüncül ve ahlaklı 
bireylerden oluşan bir toplumun temelini aile olarak işaret edilmesi ve namazla 
ilişkilendirilmesi pedagojik açıdan önemli bir referans olarak okunabilir. 

6. NAMAZ VE İŞ İLİŞKİSİNDE ÖNCELİK 
Yûnus'un “Namâz kılmaz kişinün kazandugı hep harâm”37 dizesi, fıkhi bir hükümden 

ziyade, tasavvufi bir rızık ahlakını ve mânevî bir öncelikler hiyerarşisini ortaya koymaktadır. Bu 
ilkenin teorik çerçevesi, Ebû Nasr es-Serrâc'ın eserinde “El Emeğiyle Çalışma Edebi” başlığı altında 
sunulur. Serrâc, bir sûfînin çalışma hayatındaki ilk ve en önemli edebinin, “Farz namazları 
vaktinde edâdan geri kalmamak ve rızkını kendi çalışma ve gayretine bağlı görmemek”38 
olduğunu belirtir. Bu iki ilke, Yûnus'un şiirindeki ifadenin teolojik temelini oluşturur.  

Bu yaklaşım bağlamında ilk olarak iş ve ibadet arasında bir çatışma zuhur ettiğinde, 
önceliğin mutlak surette farz namazda olduğunu göstermektedir. İkincisi ise, bu önceliğin 
ardındaki daha derin gerekçeyi açıklayarak: Rızkın failinin yapılan iş değil, bizatihi Allah 
olduğunu idrak etmek olduğunu işaret etmektedir. Namazı iş için terk etmenin ardında yatan 
asıl sebep, rızkın yapılan işe bağlı olduğu zannıdır denilebilir. Gazâlî, İhyâu Ulûmi'd-Dîn'de bu 
yanılgıyı îmanı kemal bulmamış ve tevekkül hali gelişmemiş ve nefs bağlamında kendisini inşa 
edememiş kişiye benzetir. Gazâlî'ye göre, kazancın mânevî niteliğini belirleyen sadece malın 

                                                                                 
34  Suleymân b. el-Eşʿas ̱es-Sicistânî Ebû Dâvûd, Sünenü Ebî Dâvûd (Delhi: el-Maṭbaʿatu’l-Enṣâriyye, 1323), 1/185 (No.495). 
35  T. 341/4. 
36  el-Gāşiye 88/22. 
37  T. 341/5. 
38  Serrâc, el-Lüma’, 201-202. 



 
 
 

 Oğuz ÇETİN 
 

 

 
 
 
212 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kaynağı (hırsızlık, faiz vb. olmaması) değil, aynı zamanda kazanma sürecindeki niyet ve kalbin 
durumudur.39 Allah'ı unutarak, rızkı kendi çabasının mutlak bir sonucu görerek çalışmak, bir 
tür gizli şirktir; çünkü kul, rızkın asıl verenini (er-Rezzâk) değil, kendi elinin emeğini ya da 
piyasa koşullarını mutlak fail olarak görmektedir. 

Namaz, günde beş defa bu şirkten mümini korumaktadır. Her namazda tekrar edilen 
“İyyâke na'büdü ve iyyâke nesta'în”40 ifadesi, rızkın gerçek kaynağını hatırlatır. Dolayısıyla 
namazı terk eden kişi, bu hatırlatıcıdan mahrum kaldığı için, kazancı fıkhen helal olsa bile, 
manen “bereketsiz” ve “kirli” hale gelir. Yûnus'un “haram” kelimesiyle kastettiği, Gazâlî'nin 
terminolojisindeki bu mânevî “bereketsizlik” ve “kir”dir. Bu anlayış, Kuşeyrî'nin (ö.465/1072) 
er-Risâle'sinde daha da netleştirilmektedir. Kuşeyrî, “Zühd” bölümünde, zenginliğin kendisinin 
değil, ona olan kalp bağlılığının asıl sorun olduğunu şu sözlerle ifade etmektedir: “Allah bir 
kuluna helal mal ihsan eder, o kul da şükrederek Allah'a ibadet ederse, bu durumda o kulun 
kendi isteği ile bu malı terk etmesi, onu elinde tutmasından daha faziletli değildir. Çünkü o malı 
elinde tutmasına da Allah izin vermiştir”.41 Bu pasaj, kazancın bereketini ve mânevî helalliğini 
belirleyen faktörün, sadece zahiri kurallara uygunluk olmadığını, aynı zamanda o kazanç elde 
edilirken kalbin Allah ile olan bağının korunması olduğunu göstermektedir. Bir işin, kişiyi 
namazdan alıkoyması durumunda, o iş artık bir “nimet” olmaktan çıkmakta ve kişiyi Allah'tan 
uzaklaştıran bir “fitne”ye dönüşmektedir. İşte bu noktada, fıkhen helal olan bir kazanç, 
tasavvufi açıdan “bereketsiz” ve hatta Yûnus'un ifadesiyle “haram” hale gelmektedir. Bu, 
Yûnus'un “Bin kızılı varısa birisi gelmez işe”42 ifadesinde daha da netleşir: Ne kadar zengin olursan 
ol, eğer namaz kılmıyorsan, o mal seni Allah'a yaklaştırmaz; aksine uzaklaştırır. Kur’ân'da bu 
gerçek şöyle ifade edilir: “Malları ve çocukları, onları bize yaklaştıracak şey değildir”.43 Yûnus, 
başka şiirlerinde de bu prensibi vurgular. Risâletü'n Nushiyye'de şöyle der: “zekatsuz hayvan 
sadakasuz mal / ne ber-hurdar ola bunun gibi hal “44 Burada da aynı mantık işler: Mal, sadece helal 
kazanmakla temizlenmez; namaz gibi sürekli bir Allah hatırlamasıyla ve o maldan Allah yolunda 
vermekle mânevî nitelik kazanır. 

Yûnus'un “Namâzun kılmayınca zinhâr varmagıl işe”45 dizesi, bu Kur’ânî ilkenin Türkçe bir 
ifadesidir ve namaz öncesi işe gitmenin, sadece bir “zamanlama hatası” değil, aynı zamanda 
rızkın kaynağını Allah'tan kendi çabasına kaydıran bir “gaflet” olduğunu hatırlatır. Bu mânevî 
hiyerarşinin somut bir örneği, Kuşeyrî'nin er-Risâle'sinde naklettiği Serî es-Sakatî (ö.251/865) 
menkıbesinde görülmektedir. Aslen tüccar olan Serî es-Sakatî, hocası Ma‘rûf-i Kerhî'nin (ö. 
200/815-16 [?]) kendisinden bir yetimi giydirmesini istemesinin ardından yaşadığı mânevî 
dönüşümü şöyle anlatmaktadır: “O gün dükkândan dışarı çıktığımda, dünyadan daha çok nefret 
                                                                                 
39  Gazâli, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, 7/822. 
40  el-Fâtiha 1/5. 
41  Kuşeyrî, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi, ed. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2019), 208. 
42  T. 341/5. 
43  Sebe’ 34/37. 
44  Vasfi Babacan, Yûnus Emre’nin Risâletü’n-Nushiyye’si ve Dîvân’ı: Giriş - İnceleme - Metin - Dizin (İstanbul: Doruk Yayınları, 2015), 32v6. 
45  T. 341/3. 



 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
213 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ettiğim bir şey yoktu. Gerçek şu ki, içinde bulunduğum bütün mânevî hâller, hocam Ma‘rûf-i 
Kerhî'nin bereketi ile bana nasip olmuştur”.46 Bu menkıbe, iş hayatının tam ortasındaki bir 
arifin, mânevî bir işaretle nasıl bir anda önceliklerini değiştirebildiğini göstermektedir. Burada 
dükkân, artık sadece bir rızık kapısı değil, aynı zamanda Allah'tan uzaklaştırma potansiyeli 
taşıyan bir meşgale olarak algılanmaktadır. Bu örnek, iş ve ibadet arasındaki hiyerarşinin, 
tasavvuf geleneğinde sadece teorik bir ilke değil, aynı zamanda yaşanan bir deneyim olduğunu 
ortaya koymaktadır. 

Namazın vaktine gösterilen bu hassasiyetin ne denli derin bir mânevî öneme sahip 
olduğu, Hz. Peygamber'in Hendek Savaşı'ndaki tutumunda en sarsıcı şekilde görülür. Serrâc'ın 
eserinde namaza ilişkin Hz. Peygamberin tutumuna ilişkin yorumu dikkat çekmektedir.47 Hz. 
Peygamber kendisine en ağır hakaretleri ve eziyetleri yapan düşmanlarına “Allah'ım, kavmimi 
bağışla, çünkü onlar bilmiyorlar”48 diyerek dua ederken, savaşın zorlu koşulları nedeniyle ikindi 
namazını vaktinde kılamayınca, bu durumun hüznüyle “Bizi orta namazdan alıkoydular. Allah 
onların kalplerini ve evlerini ateşle doldursun”49 diyerek beddua etmiştir. Bu olay, bir farz 
namazın vaktinde kılınamamasının, bir peygamberin kalbinde, şahsına yapılan en ağır 
saldırılardan bile daha derin bir yara açtığını gösterir. Bu Nebevi hassasiyet, Yûnus'un 
“Namâzun kılmayınca zinhâr varmagıl işe”50 uyarısının ardındaki mânevî ciddiyetin en güçlü 
kanıtıdır. 

7.  KALBİN YUMUŞAMASI VE NAMAZIN AHLÂKÎ TERAPİSİ 
Yûnus Emre’nin şiirinde yer alan en dikkat çekici beyitlerden biri, namazın ahlâkî 

boyutuna dair son derece güçlü bir anlam ortaya koymaktadır: “Namâz kılmayana sen 
müsülmândur dimegil / Hergiz müsülmân olmaz bagrı dönmişdür taşa”.51 Yûnus'un bu keskin ifadesi, 
fıkhi bir hükümden ziyade, tasavvufi bir teşhistir. Ona göre “Müslümanlık”, bir kimlik 
beyanından öte, merhamet ve hassasiyet üreten yumuşak bir kalbe sahip olma halidir. Bu halin 
yokluğu, yani “bağrı taşa dönmek”, mânevî bir ölümdür. Bu durum, Kur’ân'ın “Sonra kalpleriniz 
katılaştı; taş gibi, hatta daha da katı oldu”52 ayetiyle betimlediği kasvet-i kalb hastalığıdır. 
Yûnus'un perspektifinde namaz, bu ölümcül hastalığın hem ilacı hem de Müslüman kimliğin 
yapısal destek noktasıdır. Ayete referansla Abdülkādir-i Geylâni (ö.561/1166) el-Fethu’r-rabbânî 
eserinde, taş kalbi; ıslah edildiğinde dalları, yaprakları ve meyveleriyle insana fayda sağlayan 
verimli bir ağaca benzetmektedir. Böylesi bir kalp hem sahibine hem de çevresine hayat veren 
bir merkez işlevi görmektedir. Ancak kalp düzgünlük ve sağlamlığını yitirdiğinde, artık bu 
bereketli mahiyetinden uzaklaşmakta; hayvan kalbine benzeyen, anlamdan yoksun, içi boş bir 
kabuk hâline gelmektedir. Bu durumda kalp, meyvesiz bir ağaç, kuşsuz bir kafes, sahipsiz bir ev 

                                                                                 
46  Kuşeyrî, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi, 100. 
47  Serrâc, el-Lüma’, 390. 
48  Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, 3/1282 (No.3290). 
49  Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, 5/2349 (No.6033). 
50  T. 341/3 
51  T. 341/6. 
52  el-Bakara 2/74. 



 
 
 

 Oğuz ÇETİN 
 

 

 
 
 
214 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

yahut harcayanı olmayan bir hazine gibidir. Böyle bir kalp, ruhunu kaybetmiş bir cesede, hatta 
taş kesilmiş bir bedene benzetilmektedir.53 Bu benzetmeler, kalbin mânevî canlılığını 
yitirdiğinde, şeklen varlığını sürdürse bile hakikatte işlevsiz bir surete dönüştüğünü ifade 
etmektedir. Allah’tan yüz çeviren ve O’nu inkâr eden kalp, yaratılışındaki ilahî inceliği 
kaybetmekte ve dönüştürülmüş bir varlık hâline gelmektedir. 

Âyette, bazı taşların yarılıp içlerinden su fışkırdığı, bazılarının ise Allah korkusundan 
yuvarlanıp düştüğü ifade edilmekte; buna karşın, katılaşmış bir kalbin, bu taşlardan dahi daha 
sert olabileceği vurgulanmaktadır. Necmeddîn-i Kübrâ (ö.618/1221) eserinde bu konuyu başka 
bir alegorik yapıyla açıklamaktadır; katılaşan bir taşın ancak kuvvetli bir balyoz darbesiyle 
kırılabileceği belirtilmekte; bu sembolik anlatımda balyoz, zikredenin dili, demir ise zikir olarak 
yorumlanmaktadır.54 Dolayısıyla Yûnusun ifadesiyle, bu temsilde, katılaşmış kalbin ancak 
mânevî bir kuvvetle, yani kâmil bir zikir ifadesi olan namaz ile kırılabileceğini düşünebiliriz. 

Yûnus'a göre bu sanatın başarıya ulaşıp ulaşmadığının nihai bir testi vardır: ahlâkî 
sonuçlar. Kalbin yumuşaması, soyut bir içsel histen ibaret değildir; doğrudan kişinin sosyal 
ilişkilerine yansır. Bu sebeple Yûnus, namazın geçerliliğini başka bir insanın kalbine gösterilen 
saygıyla ölçer: “Bir kez gönül yıkdunısa bu kıldugun namâz degül”.55  Bu dize, bir mihenk olarak 
kişiye sunulmaktadır. Eğer kılınan namazlar, kişiyi başkasının kalbini kırmaktan alıkoymuyorsa, 
onu inşâ etmeyen, sanatında zaafiyet gösteren kişi gibidir. Dolayısıyla, kalbi yumuşamış bir 
insan, başkasının kalbini kıramaz; çünkü merhamet ve şefkat, başarılı bir şekilde icra edilmiş 
namaz sanatının doğal ve kaçınılmaz olgunluk ifadesidir. Yûnus'un “İşidün iy yârenler ‘ışk bir 
güneşe benzer / ‘Işkı olmayan gönül misâl-i taşa benzer”56 dizesi, bu dönüşümün nihai hedefini aşkla 
ilişkilendirerek gösterir: aynı şiirin son dizesinde “Geç Yûnus endîşeden ne gerek bu pîşeden / Ere 
‘ışk gerek önden andan dervîşe benzer” masivaya ilişkin kaygı ve gafleti pişe vurgusu ile yine kişinin 
asıl mesleğinin kendisini aşka ve dervişliğe yönlendirmesi gerektiğini ifade etmektedir. 

Namaz sanatının icrasıyla ulaşılan bu ahlâkî kemal hâli, kaynaklarda Hz. Peygamber’e 
isnat edilen ve mümini bal arısına benzeten hadiste en veciz ifadesini bulur. Hadise göre, 
“müminin misali, arı gibidir: Temiz olanı yer, temiz olanı üretir, temiz yere konar ne bozar ne 
de kirletir”.57 Bu nebevi benzetme, Yûnus'un namaz tasavvurunun ahlâkî sonuçlarını etkili bir 
şekilde mezcetmektedir. “Temiz olanı yemek”, makalenin ilk bölümlerinde incelenen, namazın 
kazancı manen arındırması ve kişiyi haramdan koruması ilkesine karşılık gelmektedir. “Temiz 
olanı (balı) üretmek”, namazın bir “inşâ sanatı” olarak kişide güzel ahlak, merhamet ve faydalı 
eylemler ortaya çıkarmasıdır. Hadisin zirve noktası olan “konduğu dalı kırmamak” ilkesi ise, 
Yûnus'un “Bir kez gönül yıkdunısa bu kıldugun namâz degül” uyarısıyla birebir örtüşmektedir. 

                                                                                 
53  Abdülkâdir Geylâni, Geylâni Külliyatı (İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2015), 286. 
54  Ebü’l-Cennâb Necmeddîn-i Kübrâ, Tasavvufi Hayat, çev. Mustafa Kara (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2015), 84. 
55  T. 166/1. 
56  T. 66/3. 
57  Ebû Abdurrahman Bekî b. Muhled b. Yezîd el-Endelüsî el-Kurtubî, Merviyyâtü’s-sahâbe fi’l-Havz ve’l-Kevser, ed. Abdulkâdir 

Muhammed Atâ Sûfî (Medîne-i Münevvere: Mektebetü’l-ʿUlûm ve’l-Hikem, 1993), 104. 



 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
215 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Arının bir çiçeğe gösterdiği incelik ve hassasiyet, namazla kalbi yumuşamış müminin insan 
kalbine—o en hassas dala—karşı göstermesi gereken nezaketin ta kendisidir. 

Böylece Yûnus, Hz. Peygamber'in evrensel ahlak metaforunu, kendi toplumunun en 
derin yarası olan “gönül yıkma” eylemine karşı somut bir ahlâkî ilkeye tercüme etmektedir. 
Namaz, Yûnus'un perspektifinde, kişiyi varlığıyla çevresine zarar vermeyen, aksine fayda 
üreten bir bal arısına dönüştüren en yüce sanattır. Bu dönüşüm ve inşâ, namazın sadece 
bireysel bir kurtuluş aracı değil, aynı zamanda toplumsal bir iyileştirme ve ahlâkî eğitim pratiği 
olduğunu göstermektedir. 

8. ZAMAN KAVRAMIYLA BEŞ VAKİT NAMAZ VE ÖLÜM SANATI 
Yûnus Emre'nin şiirinin son beyti, “Yûnus imdi namâzun komagıl sen kıla gör / Ansuzın ecel 

irer 'ömür yitişür başa”58 ifadesini içermektedir. Bu beyit, namazı sadece bir ibadet pratiği olarak 
değil, beraberinde zamanın sonluluğunu idrak etme aracı olarak konumlandırmaktadır. 
“Ansuzın ecel irer” ifadesi, ölümün beklenmedik bir anda geleceği gerçeğini vurgulamaktadır. 
Beş vakit namaz, bu ontolojik gerçeklikle gündelik olarak yüzleşmeyi sağlayan ritmik bir 
disiplin olarak işlev görmektedir. Her ezan, zamanın geçişini hatırlatmakta ve insanı dünyevi 
meşgalelerin dışında bir bilinçle yaşamaya davet etmektedir. Serrâc eserinde, bu bilinçle 
yaşamanın pratik sonucunu göstermektedir: Sûfîler, abdest konusundaki temel tutumlarını 
“Ecelleri gelince ne bir an geri kalırlar ne de bir an ileri gidebilirler”59 ayetine dayandırarak, 
ölümün ne zaman geleceğini bilmedikleri için sürekli abdestli kalmayı tercih etmektedirler. Bu 
tutum, sadece bir takvâ pratiği değil, aynı zamanda “ansuzın ecel” gerçeğiyle gündelik hayatta 
sürekli yüzleşmenin somut bir ifadesidir.60 Abdestli olmak aynı zamanda namaza hazır olmak 
anlamına gelmektedir; namaza hazır olmak ise, her an huzura alınabileceği şuuruyla ölüme 
hazır olmak mânâsına gelmektedir.  

Namaz, zamanı iki farklı boyutta yeniden yapılandırmaktadır. Birincisi, günü mânevî 
duraklarla işaretleyerek zamanın farkındalığını arttırmaktadır. Namaz, günü verimlilik veya 
kazanç birimlerine bölen modern zaman anlayışının aksine, onu tefekkür ve mânevî 
yoğunlaşma anlarıyla yeniden tanımlamaktadır. İkincisi, “son namazınmış gibi kıl” nebevî 
tavsiyesinde somutlaşan bir yoğunluk yaratmaktadır. Her namaz, potansiyel bir veda, bir 
hesaplaşma ve ahiret hazırlığı olarak algılanmaktadır. Bu anlayışın somut bir tezahürü, büyük 
sûfîlerin ölüm döşeğinde sergiledikleri tutumda gözlemlenmektedir. Kuşeyrî'nin eserinde 
nakledilen bir menkıbeye göre, Şiblî'nin (ö.334/946) müridleri, hocalarının son anlarını şöyle 
aktarmaktadır: “Vefat etmek üzereyken bizden abdest suyu istedi. Abdestini aldırdık. Sakalını 
hilallemeyi (parmaklarını sakalının arasından geçirmeyi) unutmuştuk. Kendisi konuşacak halde 
değildi, elimizi tuttu ve sakalının altına götürerek hilalleme işini bize hatırlattı. Bundan sonra 
da ruhunu teslim etti”.61 Benzer şekilde, Serrâc'ın aktardığına göre, Cüneyd-i Bağdâdî'nin 
                                                                                 
58  T. 341/7. 
59  el-A'râf 7/34. 
60  Serrâc, el-Lüma’, 154. 
61  Kuşeyrî, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi, 395. 



 
 
 

 Oğuz ÇETİN 
 

 

 
 
 
216 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

(ö.297/909) talebesi Cerîrî (ö.321/933), hocasının vefat anını şöyle anlatmaktadır: “Ebu'l-Kâsım 
Cüneyd'in ölümünde bulundum. Devamlı secde hâlindeydi. Kendisine dedim ki: 'Yâ Eba'l-Kâsım, 
sen şu makama ulaşmış kişi değil misin? Biraz dinlensen?' Bana şu karşılığı verdi: 'Yâ Ebâ 
Muhammed, şu anda bana en lâzım olan bu!' Secde hâli, dünyasını değiştirinceye kadar devam 
etti”.62 Bu iki menâkıb, namazın ve ona hazırlığın, sadece hayatın ortasında değil, hayatın son 
anında bile devam ettirilen bir eylem olduğunu göstermektedir. Cüneyd için en zor anda en 
gerekli olan secde; Şiblî için ise son nefeste bile abdestin bir sünnetinin yerine getirilmesidir. Bu 
örnekler, Yûnus'un “ansuzın ecel irer” uyarısının sadece teorik bir hatırlatma değil, sûfî 
geleneğinde yaşanan ve ölüm anında bile sürdürülen bir bilinç olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu perspektiften bakıldığında, İbnü’l-Arabî'nin namazın doğru kılındığında kişiyi 
“kader sırrının bilgisine” ulaştırması gerektiği yönündeki tespiti önem kazanmaktadır.63 Kadere 
ilişkin en temel Kur’ânî ifadelerden biri, “Her nefis ölümü tadacaktır”64 âyetinde dile getirilen 
ölümün kaçınılmazlığıdır. Bu ilahî beyan, insanın varoluşuna yön veren en kesin hakikatlerden 
biri olarak kabul edilmektedir. Ancak namaz, bu hakikati yalnızca zihinsel bir bilgi düzeyinde 
bırakmamakta; onu her gün beş vakit tekrar edilen varoluşsal bir tecrübe hâline 
dönüştürmektedir. Namaz, insanı hayatın faniliği karşısında sürekli bir farkındalık hâlinde 
tutmakta; her secdede ölümü hatırlatarak dünyadan ahirete geçiş bilincini canlı tutmaktadır. 
Bu yönüyle namaz, sadece bir ibadet değil, aynı zamanda insanın kendi varlığını ve sonluluğunu 
idrak etme pratiğidir. Nitekim Hz. Peygamber’in “Namaz nurdur”65 hadisi, bu ibadetin hem 
dünyada hem de ahirette insanın yolunu aydınlatan bir mânevî ışık işlevi gördüğünü ifade 
etmektedir. Yûnus Emre de şiirlerinde bu temayı sıklıkla işlemektedir. “İy Yûnus sen ölicek sinün 
nûrla tolıcak / Îmân yoldaş olıcak âhirete şîr gider”66, “Ahşam durur üç farîza tagca günâhun arıda / Eyü 
‘amellerün sinde şem ü çerâg olsa gerek”67,  “Namâz kıl yarak olsun Âhretde gerek olsun / Sinünde çırâk 
olsun Tur irte namâzına”68. Yûnus’a göre, kabrin aydınlığı, dünyada namaz, zikir ve Allah’a 
yakınlıkla kazanılan ilâhî nurun ahiretteki yansımasıdır. Bu anlayış, yalnızca sembolik bir 
anlatım değil; tasavvuf geleneğinde sürekli yinelenen bir hakikat olarak kabul edilmektedir. 
Tasavvufî literatürde, dünyada ibadetle kazanılan bu nurun, ölüm sonrası menzillerde—kabir, 
berzah ve mahşer aşamalarında—kulun yolunu aydınlatan bir ışık olarak tezahür ettiği ifade 
edilmektedir.69 Dolayısıyla namaz, insanın yalnızca yaşarken değil, ölüm ve sonrasındaki 
yolculuğunda da anlam kazandığı bir ibadet olarak konumlandırılmaktadır. Bu yönüyle namaz, 
fani varlığın ötesine uzanan bir diriliş bilincinin en somut tezahürlerinden birini temsil 
etmektedir. 
                                                                                 
62  Serrâc, el-Lüma’, 214. 
63  İbnü’l-Arabî, Fütuhat-ı Mekkiyye, 16/145. 
64  Âl-i İmrân 3/185. 
65  Muslim, Ṣaḥîhu Muslim, 1/203 (No.223). 
66  T. 35/7. 
67  T. 136/6. 
68  T. 315/1. 
69  Ayrıntılı bilgi için bkz. Mustafa Akçay, “Gazzâlî Düşüncesinde Ölüm ve Kabir Hayatı”, EKEV Akademi Dergisi 9/23 (Bahar 2005), 

85-102. 



 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
217 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER 
Yûnus Emre'nin incelenen şiiri, İslam'da zaten “dinin direği” olarak kabul edilen 

namazın merkeziyetini, döneminin sosyo-kültürel dünyasından aldığı “sanat” ve “meslek” 
(pîşe) kavramlarıyla yeniden yorumlayan özgün bir tasavvufî metindir. Yûnus'un yaklaşımı, 
namazı fıkhî bir yükümlülükler çerçevesinin ötesine taşıyarak, onu, kulun kendi varoluşunu ve 
hayatının bütününü ilahi bir merkez etrafında inşâ ettiği bir “mânevî zanâat” olarak 
kavramsallaştırmasıdır.  Bu çalışmanın analizleri göstermiştir ki, Yûnus'un kullandığı bu 
metaforlar tesadüfi değil, namazı bir varoluşsal yapılandırma pratiği olarak gören tutarlı bir 
tasavvufî görüşünün ürünüdür. Şiirin en dikkat çekici özelliği, namazı zanâat kavramı 
üzerinden merkeze alarak, insanın varoluşunun farklı katmanlarını bütünleştiren bir esas ilke 
sunmasıdır. Yûnus, sadece bir ibadet kavramını açıklayan didaktik bir şiiri yazmamakta; aksine 
namazı, iş hayatından aile ilişkilerine, ekonomik faaliyetlerden ölüm hazırlığına, sosyal 
ahlaktan ahiret vizyonuna kadar uzanan geniş bir yelpazede âyet ve sünnet çerçevesiyle, 
merkezi bir ilke olarak konumlandırmaktadır. Bu yaklaşım, modern dönemin hayatı parçalara 
ayıran anlayışına karşı, İslam'ın bütüncül (küllî) hayat tasavvurunu yansıtmaktadır. Bu 
bütüncül perspektifin teolojik temeli, şiirin Kur’ân ve Hadis literatürüyle olan derin uyumunda 
görülmektedir. Yûnus'un kullandığı kavramlar ve semboller—çalışma öncesi namaz vurgusu, 
ecelin ani gelişi, kazancın bereket kaynağı, kabirdeki nur gibi temalar—İslam'ın temel 
kaynaklarında sıkça tekrarlanan motiflerdir. Bu kavramsal bütünlük, Yûnus'un şiirini, sadece 
kişisel bir tecrübenin değil, aynı zamanda Kur’ân'ın ve Sünnet'in ruhuna nüfuz etmiş bir 
anlayışın ürünü olarak değerlendirmeyi gerekli kılmaktadır. 

Şiirin bir diğer önemli boyutu, namazı İslam düşüncesindeki klasik sınâat 
(sanat/zanâat) anlayışıyla ilişkilendirmesidir. Bu görüş, namazı sürekli tekrarla kazanılan bir 
ustalık (meleke) pratiği olarak sunmaktadır. Bu sanatın icrası, ilâhî murakabe altında bir ihsan 
şuurunu, rızkın kaynağına dair bir tevekkül ahlâkını, kalbi katılaşmaktan koruyan bir merhamet 
disiplinini ve ölümün kaçınılmazlığına karşı sürekli bir hazırlık tutumunu gerektirmektedir. 
Yûnus'un bu şiiri, Seyyid Hüseyin Nasr'ın “İslâm mânevîyatı, ibadetleri aracılığıyla da İslâm 
sanatıyla ilişki içindedir”70 tespitinin 13. yüzyıl Anadolu'sundaki poetik karşılığı olarak 
okunabilir. 

Sonuç olarak, Yûnus Emre'nin bu şiiri, namazı çok boyutlu bir perspektiften ele alan, 
onu hem bireysel hem toplumsal hem dünyevi hem uhrevî hem estetik hem ahlâkî bir merkez 
olarak konumlandıran özgün bir metindir. Bu çalışmada ortaya konduğu üzere, şiir, ibadetin 
fıkhî boyutunu temel alarak onu tasavvufî bir derinlikle zenginleştirmekte; Kur’ân ve Hadis'in 
evrensel ilkelerini döneminin Anadolu'nun kültürel kodlarıyla harmanlayarak, namazı hayatın 
her alanına sirayet eden bir disiplin olarak sunmaktadır. Bu bağlamda namaz kılan mümin, bir 
sanatkâr gibi, kendi nefsini Allah'ın rızasına uygun bir şekilde işlemekte, zamanını ilâhî bir 
ritimle düzenlemekte, kazancını mânevî bir şuurla temizlemekte ve ölümü her an hesaba katan 

                                                                                 
70  Seyyid Hüseyin Nasr, İslam Sanatı ve Mânevîyatı, çev. Ahmet Demirhan (İstanbul: İnsan yayınları, 1992), 22. 



 
 
 

 Oğuz ÇETİN 
 

 

 
 
 
218 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bir bilinçle yaşamaktadır. Yûnus'un şiiri, bu anlamda, sadece 13. yüzyılın değil, İslam 
medeniyeti içindeki tasavvufî geleneğin namaza dair bütüncül vizyonunun en güçlü edebî 
ifadelerinden biridir.  

Yazarlık Katkısı 
Araştırma tek yazarlı olarak çıkar çatışmasından uzak bir şekilde yürütülmüştür. 

Etik Kurul Beyanı 
Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu makalede 

sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya geçirilmiştir. 
Araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün verilmemiştir. Ayrıca, bu 
çalışmada kullanılan tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. Araştırma kitap 
değerlendirmesi olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. 

İTHAF / DEDICATION / إهداء  
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci 

kamplarına, evlere, camilere ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı 
saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din 
adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum sivillere ithaf edilmiştir. İsrail’in iki 
milyondan fazla Gazzeliyi evlerinden ve topraklarından sürgün etmek istemesi insanlık dışıdır. 
İsrail’in uluslararası hukuka, insan hak ve hürriyetlerine aykırılık içeren tüm işgal ve saldırıları 
suçtur ve bu nedenle yargılanması gerekmektedir.  

This article is dedicated to the scientists, students, health workers, religious officials, 
journalists, babies, children and innocent civilians who lost their lives as a result of Israel’s 
brutal, barbaric, inhumane and illegal attacks on universities, schools, hospitals, refugee camps, 
homes, mosques and churches in Gaza. Israel’s attempt to expel more than two million Gazans 
from their homes and lands is inhumane. All Israeli occupations and attacks that violate 
international law, human rights and freedoms are crimes and therefore Israel must be 
prosecuted. 

 والمدنيين والأطفال والرضع والصحفيين الدين ورجال الصحة مجال في وعاملين والطلاب العلماء إلى موجهة المقالة هذه
 والمدارس الجامعات على إسرائيل شنتها التي القانونية وغير واللاإنسانية الوحشية الهجمات بسبب حياتهم فقدوا الذين الأبرياء

 من أكثر وتهجير نفي من إسرائيل تريده فما. غزة في الموجودة والكنائس والجوامع المنازلو اللاجئين ومخيمات والمستشفيات
 الإنسان حقوق مع تتنافى هجمات من إسرائيل تفعله ما كافة إن. إنساني غير أمر هو ومنازلهم أراضيهم من فلسطيني مليوني

محاكماته يجب السبب ولهذا جرائم هي الدولي والقانون والحريات  
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 Yûnus Emre'de Namazın Mânevî Zanâat Olarak Kavramsallaştırılması 

 

 

 
 
 
219 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA / REFERENCES 
Akçay, Mustafa. “Gazzâlî Düşüncesinde Ölüm ve Kabir Hayatı”. EKEV Akademi Dergisi 9/23 (Bahar 2005), 85-

102. 
Babacan, Vasfi. Yûnus Emre’nin Risâletü’n-Nushiyye’si ve Dîvân’ı: Giriş - İnceleme - Metin - Dizin. İstanbul: Doruk 

Yayınları, 2015. 
Buḫârî, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-Buḫârî el-. Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî. thk. Muṣṭafa Dîb el-

Buġâ. 7 Cilt. Dımaşk: Dâru İbn Kesî̱r; Dâru’l-Yemâme, 5. Basım, 1414. 
Collingwood, Robin George. Sanatın İlkeleri. İstanbul: İnsan Yayınları, 2021. 
Cürcani, Seyyid Şerif. Ta’rifat : Tasavvuf Istılahları. çev. Abdülaziz Mecdi Tolun - Abdurrahman Acer. 

İstanbul: Litera Yayıncılık, 2014. 
Dokgöz, Derviş. “Teheccüd Namazının Tasavvuf Yaşamındaki Yeri ve Önemi”. Türkiye İlahiyat Araştırmaları 

Dergisi 9/1 (28 Mart 2025), 180-203. https://doi.org/10.32711/tiad.1559378 
Ebû Dâvûd, Suleymân b. el-Eşʿas ̱ es-Sicistânî. Sünenü Ebî Dâvûd. 4 Cilt. Delhi: el-Maṭbaʿatu’l-Enṣâriyye, 

1323. 
Gazâli. İhyâu Ulûmi’d-Dîn. çev. Ahmed Serdaroğlu. 8 Cilt. İstanbul: Erkam Yayınları, 2020. 
Geylâni, Abdülkâdir. Geylâni Külliyatı. İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2015. 
Gölpınarlı, Abdülbâki. İslâm ve Türk İllerinde Fütüvvet Teşkilâtı. İstanbul: İstanbul Ticaret Odası, 2011. 

https://ekitap.ito.org.tr/Books/islamveturkillerindefutuvvettekilati.pdf  
Hücviri. Keşfu’l-Mahcûb (Hakikat Bilgisi). çev. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergâh Yayınları, 4. Basım, 2014. 
İbnü’l-Arabî, Muhyiddin. Fütuhat-ı Mekkiyye. çev. Ekrem Demirli. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2007. 
Kaya, Mahmut. “Fârâbî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/145-162. İstanbul: TDV Yayınları, 

1995. 
Kuşeyrî. Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi. ed. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2019. 
Muhled b. Yezîd el-Endelüsî el-Kurtubî, Ebû Abdurrahman Bekî b. Merviyyâtü’s-sahâbe fi’l-Havz ve’l-Kevser. 

ed. Abdulkâdir Muhammed Atâ Sûfî. Medîne-i Münevvere: Mektebetü’l-ʿUlûm ve’l-Hikem, 1. 
Basım, 1993. 

Muslim, Ebû’l-Ḥasen Muslim b. el-Ḥaccâc el-Ḳuşeyrî en-Nîsâbûrî. Ṣaḥîhu Muslim. thk. Muḥammed Zuheyr 
en-Nâṣır. 8 Cilt. Cidde; Beyrut: Dâru’l-Minhâc; Dâru Ṭavḳi’n-Necât, 1433. 

Necmeddîn-i Kübrâ, Ebü’l-Cennâb. Tasavvufi Hayat. çev. Mustafa Kara. İstanbul: Dergâh Yayınları, 4. 
Basım, 2015. 

Serrâc, Ebû Nasr es-. el-Lüma’ : İslâm Tasavvufu. çev. Hasan Kamil Yılmaz. İstanbul: Altınoluk, 1996. 
Seyyid Hüseyin Nasr. İslam Sanatı ve Maneviyatı. çev. Ahmet Demirhan. İstanbul: İnsan yayınları, 1992. 
Shiner, Larry. Sanatın İcadı: Bir Kültür Tarihi. çev. İsmail Türkmen. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, ts. 
Tirmizî, Muhammed b. Îsâ et. el-Câmiʿu’l-Kebîr: Sünen-i Tirmizî. ed. Şuayb el-Arnaût vd. 6 Cilt. Dımaşk: 

Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 1. Basım, 2009. 
Ünsür, Ahmet. “Ahilik Sistemi Değerleri Yönetim ve Eğitimi”. Değerler Eğitimi Dergisi 18/39 (25 Haziran 

2020), 297-337. https://doi.org/10.34234/ded.667411 
Yûnus Emre. Divan. ed. Mustafa Tatcı. İstanbul: H Yayınları, 2020. 
Kur’ân Yolu. Erişim 17 Kasım 2025. https://kuran.diyanet.gov.tr 

 
 



 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 220-258. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Özer, Mevlüt – Tanrıverdi, Mustafa. “Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen 
Sosyopolitik Gelişmeler”. Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 
3/2 (Aralık 2025),  220-258. https://doi.org/10.5281/zenodo.18011956                                                                                                                

                                                                                                                                                           CC BY-NC 4.0 DEED 

Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik 
Gelişmeler 

The Socio-Political Developments That Fostered the Phenomenon of Heresy in the Early     
ʿAbbāsid Period 

 
 

Öz  
Bu çalışma zındıklık olgusunun tarihsel arka planını ve erken Abbâsî döneminde 
bu olguyu besleyen siyasi ve sosyal gelişmeleri incelemeyi hedeflemektedir. 
Emevîlerin sonunda ve Abbâsîlerin başlangıcında siyasi, coğrafi ve kültürel 
gelişmelerinin etkisiyle zındıklık şeklinde isimlendirilen ve Müslüman toplumu 
derinden etkileyen bazı sapkın ideolojiler ortaya çıkmıştır. İslam’ın temel 
prensipleriyle bağdaşmayan muhtelif fikir ve ideolojilere sahip bu oluşumlar, 
erken Abbâsî döneminde yaşanan siyasi ve sosyal gelişmelere paralel olarak 
zaman zaman devletin bürokratik mekanizmalarını etkileyebilecek güce 
ulaşmışlardır. Abbâsî halifeleri Merkūnîlik, Dehrîlik, Manicilik, Deysânîlik, 
Senevîlik, Mezdekîlik, Mecûsîlik gibi ağırlıklı olarak kadim Fars inanç ve 
geleneklerini canlandırmayı hedefleyen zındık gruplarla kararlı bir mücadele 
içerisine girmişler; hatta bu konuyu haleflerine vasiyet edecek kadar 
önemsemişlerdir. Nitekim bu dönemde ilk kez söz konusu heretik grupların 
yargılanıp cezalandırıldığı Dîvânü’z-Zenâdıka adlı bir kurum ihdas edilmiştir. 
Zındık ve mülhidler her fırsatta sapkın fikir ve ideolojilerini yaymaya çalışmışlar, 
inanç ve amel düzeyinde Müslüman toplumu ifsat etmeye dönük maksatlı bir 
tutum içerisine girmişlerdir. Zındıklık hareketleri devlet mekanizmasının 
otoriter olduğu evrelerde gizli ve derinden sürerken siyasi ve sosyal politikaların 
yumuşamaya başladığı evrelerde daha açık ve görünür şekilde devam etmiştir. Bu 
çerçevede zındıkların, halifelerin benimsediği siyasi ve ictimai politikaların 
ortaya çıkardığı atmosfere göre tutum geliştirdikleri görülmüştür. Çalışmada 
erken Abbâsî döneminde ortaya çıkan Beytü’l-Hikme müessesesi, tercüme 
hareketleri, Mihne hadisesi, Şuûbiyye akımı gibi dini ve sosyokültürel 
gelişmelerin zındıklık olgusunu beslediği tezi üzerinde durulmaktadır. Son olarak 
çalışmada literatür tarama ve dokümantasyon yöntemi benimsenmiş olup erken 
dönem Abbasî dönemini konu alan klasik ve modern kaynaklar zındıklık kavramı 
etrafında şekillenen olguların tespitine imkan verecek ölçüde taranarak tasnif 
edilmiş ve anlamlı bir bütünlük ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: İslam Tarihi, Hadis, Abbâsîler, Politika, Zındıklık. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

27.09.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

20.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

21.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Mevlüt ÖZER  

Vaiz, Diyanet İşleri Başkanlığı, Şanlıurfa İl Müftülüğü,                                                       

Şanlıurfa, TÜRKİYE.  

     
 

 

Doç. Dr. Mustafa TANRIVERDİ  

Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 

Hadis Anabilim Dalı, 

Muğla, TÜRKİYE.  

     
 

 

 
 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18011956
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286566
mailto:mevlutozer0395@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-5606-243X
mailto:mustafatanriverdi@mu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-3329-0019


 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
221 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
This study aims to examine the historical background of the phenomenon of (zindīq) heresy and the political 
and social developments that fueled this phenomenon it in the early ʿAbbāsid period. With the political, 
geographical, and cultural developments at the end of the Umayyads and the beginning of the ʿAbbāsids, 
certain deviant ideologies emerged, referred to as heresy, which deeply affected Muslim society. These groups, 
which held various ideas and ideologies incompatible with the fundamental principles of Islam, sometimes 
gained enough power to influence the bureaucratic mechanisms of the state, parallel to the political and social 
developments of the early ʿAbbāsid period. The ʿAbbāsid caliphs engaged in a decisive struggle against heretical 
groups such as Markūnīism, Dahrīism, Manicheanism, Daysānīism, Sanawīism, Mazdakīism, and Madjūsīism, 
which mainly aimed to revive ancient Persian beliefs and traditions; they even considered this issue important 
enough to bequeath it to their successors. As a matter of fact, for the first time in this period, an institution 
called Dīwān al-Zanādiqa was established in which these heretical groups were tried and punished. The 
heretics and blasphemers tried to spread their deviant ideas and ideologies at every opportunity, and took a 
deliberate attitude towards corrupting the Muslim society at the level of belief and practice. While the heretical 
movements continued secretly and deeply during the phases when the state mechanism was authoritarian, 
they continued more openly and visibly during the phases when political and social policies began to soften. In 
this framework, it has been observed that the heretics developed their attitudes according to the atmosphere 
created by the political and social policies adopted by the caliphs. The study focuses on the thesis that religious 
and sociocultural developments in the early ʿAbbāsid period, such as the institution of Bayt al-Hikma, 
translation movements, the Mihna incident, and the Shūbiyya movement, fed the phenomenon of heresy. 
Finally, the study adopts a literature review and documentation method. Classical and modern sources covering 
the early Abbasid period have been reviewed and classified to the extent that they enable the identification of 
phenomena shaped around the concept of heresy, striving to present a meaningful whole. 

Keywords: Islamic History, Hadīth, ʿAbbāsids, Politics, Heresy. 

1. GİRİŞ 
Etimolojik açıdan kökeni oldukça eski dönemlere dayanan zındık kelimesi Süryanca’da 

zaddiq, Aramca’da zaddik, Pehlevîce’de zendik ve Farsça’da zendîg şeklinde geçmektedir.1 
Sâsânîler (226-651) döneminde nur ve zulmet şeklinde düalist bir Tanrı anlayışı benimseyen 
Maniheistler, Güney Mezopotamya’da ışık-karanlık şeklinde iki inanca sahip olan topluluğun 
bağlı olduğu din olan Sâbiîler ve monoteist bir teoloji benimseyen ilk dönem Mecûsîliği 
anlamındaki Zerdüştîler için kullanılmıştır. Mani’nin Zerdüşt dinine yönelik Zend diliyle ortaya 
koyduğu ilkeleri benimseyen kesimler bu kavramla ifade edilmiştir.2 Farsça aslının zende girây 
olduğunu belirten İbn Düreyd (ö. 321/933), bunun zamanın sürekliliğine inanan Dehrîlere 
gönderme yapan bir kullanım olduğunu kaydetmiştir.3  

Arapça’ya ez-zindîk (الزنديق) şeklinde geçen bu kelime ile âlemi birbirine zıt iki kadîm 
unsurun yarattığı inancına sahip olan Seneviyye mensupları kastedilmiştir. Çoğulu ez-zenâdika 
 isim haliyle de ez-zendeka ,(تزندق) olup fiil haliyle tezendeka (الزناديق) veya ez-zenâdîk (الزنادقة)

                                                                                 
1  François Clément De Blois, “Zindīḳ”, Encyclopaedia of Islam (EI-2 English) ed. C. E. Bosworth vd. (Leiden: Brill Press, 2012), 11/510-

511. 
2  İlhan Ayverdi, Misalli Büyük Türkçe Sözlük, nşr. Komisyon (İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2011),  “Zındık”, 1387. 
3  Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen İbn Düreyd, Kitâbü Cemhereti’l-luġa, thk. Remzi Munîr Ba‘lebekkî (Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-

Melâyîn, 1987), “Zendeka”, 3/1329. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
222 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

 şeklinde kullanılmıştır.4 Ahireti inkâr eden ve yaratıcının tek olduğuna inanmayan (الزندقة)
marjinal fırkaların yanı sıra5 bu kavram, Ehl-i ilhâd ile Dehrîleri nitelemek için de 
kullanılmıştır.6 Ezherî (ö. 370/980) zındıkların Allah’ın tek olduğuna ve ahirete inanmayan 
kimseler olduğunu kaydetmektedir.7 Yezdân ve Ehrimen şeklinde hayrın ve şerrin yaratıcısı iki 
ilaha inananlar bu vasıfla anılmaktadır.8 Zındıklar nur ve zulmetin iki ezeli cevher olduğu 
akidesini benimsemişlerdir. Onlara göre ışık iyiliği, karanlık ise kötülüğü yaratmıştır.9 
Dolayısıyla zındık terimi bu şekilde gnostik ve düalist anlayışa sahip sapkın oluşumlar için 
yaygın şekilde kullanılmıştır.10 Kavram özü itibarıyla mevcudun dışına çıkma, hâkim kabulü 
reddetme, ana akımı terk etme anlamında sapkın ve heretik bir yöneliş ifade etmektedir. İslam 
öncesi Mani, Mecûsî, Mezdek vb. tüm geleneklerde de hâkim fikir ve itikada muhalefet bu 
kavramla ilişkilendirilmiştir.11 Bu bağlamda İslâm’ın egemen anlayış ve kabullerinin dışında 
kalan her türlü düşünce ve ideolojik yönelimin zındıklıkla ifade edildiği anlaşılmaktadır. 

Zındık teriminin anlamına ilişkin net bir çerçeve çizmek zordur. Bu kavram için yaygın 
kanaat, onların küfrünü gizleyip Müslüman kimliğini gösterme şeklindeki tavırları üzerinden 
şekillenmiş görünmektedir.12 Ayrıca şer‘î emir ve yasaklar konusunda hassas davranmayan ve 
kasıtlı olarak ibadetlerden yüz çeviren kimseler için de bu niteleme kullanılmıştır.13 Bunun yanı 
sıra aklen elde edilen bilginin geçerliliği, tevhid ilkesi, nübüvvet meselesinin gerçekliği, ceza ve 
mükâfatın varlığı ve ölüm sonrası tekrar dirilme ile âlemin sonradan meydana gelmiş olması 
gibi konularda şüphe ve inkâra düşen kimselerin de bu zındıklık kapsamında değerlendirildiği 
anlaşılmaktadır.14 Anlam sahası incelendiğinde bu kavramın itikadî kabul, ideolojik yönelim, 
ahlakî tutum ve siyasî tavırlarla ilişkilendirildiği anlaşılmaktadır. Sıralanan bu hususlar zındık 
kavramına ve zındıklık olgusuna sınırları muayyen bir tanım geliştirmeyi zorlaştırmaktadır. 
Buna paralel olarak süreç içerisinde zındıklığın kapsamının, ortaya çıkacak ‘marjinal’ yeni siyasî 

                                                                                 
4  İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, eṣ-Ṣıḥâḥ: Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, thk. Ahmed Abdülğafûr Attâr (Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-

Melâyîn, 1407/1987), “ez-Zindīḳ”, 4/1489. 
5  Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-ʿAyn, nşr. Mehdî el-Mahzûmî–İbrâhim es-Sâmerrâî (Beyrut: el-Mektebetü’l-Hilâl, 

ts.), “Zendeka”, 5/255. 
6  Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab (Beyrut: Dârü Sadr, ts.), “ez-Zindīḳ”, 10/147. 
7  Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Tehẕîbü’l-luġa, thk. Muhammed Ivaz (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 

1421/2001), “Zendeka”, 9/297-298. 
8  Muhammed A‘lâ b. Alî et-Tehânevî, Keşşâfü ıṣṭılâḥâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm, nşr. Refîk el-Acem (Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996), “ez-

Zindīḳ”, 1/913. 
9  Ebû Abdillâh Ahmed b. Hanbel, er-Red ʿale’ zenâdıka ve’l-Cehmiyye, thk. Sabrî Selâme Şâhîn (Riyâd: Dârü’s-Sebât, 1424/2003), 58-

59. 
10  Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kāmûs, thk. Komisyon (Kuveyt: Matbaatü Hükûmeti’l-

Kuveyt, 1979), “Zendeka”, 25/418-419. 
11  Mehmet Alıcı, “Zendig-Dehr İlişkisi: Kureyşli Zındıkların Zaman ve Ahiret Algısı”, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 

5/4 (2016), 80-86; Serdar Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis (İstanbul: İbn Haldun Üniversitesi Yayınları, 2022), 17-19. 
12  İmâm Mâlik’in “Zındıklar küfürlerini gizler, Müslümanlıklarını gösterirler” yaklaşımı kavramın çerçevesini tayin etmiş 

görünmektedir. Bk. Ebû ʿAbdillâh Mâlik b. Enes, el-Muvaṭṭaʾ, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-
‘Arabî, 1406/1985), “Akdiyye”, 18. 

13  Melhem Chokr, İslâm’ın Hicrî İkinci Asrında Zındıklık ve Zındıklar, çev. Ayşe Meral (İstanbul: Anka Yayınları, 2002), 165. 
14  Chokr, İslâm’ın Hicrî İkinci Asrında Zındıklık ve Zındıklar, 21. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
223 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ve itikadî durumları kapsayacak şekilde esnek tutulması da sağlanmıştır.15 Söz gelimi bir 
taraftan Mu‘tezile için kullanılan bu kavram diğer taraftan İslâmî hüküm ve yasaları tanımayan 
Allah ve ahiret inancı olmayan İbâhiyye için kullanılmıştır. Dolayısıyla bu kavramı belli bir 
düzlemde ele alıp tanımlamak pek mümkün görünmemektedir. Çünkü mezkûr ifadenin çatısı 
altına giren kişi ve gruplar değişkenlik ve çeşitlilik arz etmektedir. Merkūnîler, Maniciler, 
Deysânîler, Mezdekîler gibi dini grupların yanında halife, vezir, kâtip, şair, edip, mütercim, 
mütekellim, muhaddis ve üst düzey devlet adamlarının zaman zaman bu kapsamda 
değerlendirildiği görülmektedir.16 

Zındık kavramı Abbâsîler döneminde çoğunlukla Maniheistler ile irtibatlı görülmüştür. 
Bunda belki de en önemli etken 133/751’de Çin ordularıyla yapılan Talas Savaşı’nda Abbâsîler’in 
ilk kez Karluk Türkleri ile etkileşime geçmiş olmalarıdır. Ortak düşman Çin’e karşı birlikte 
verilen mücadele sonucu yaşanan temasta bir taraftan Türkler İslâmiyet’i tanımaya başlarken 
diğer taraftan Uygurlar arasında yaygın olan bazı inanç biçimleri de Abbâsî toplumunda karşılık 
bulmaya başlamıştır. Manici fikir ve ideolojiler kuşkusuz bunların başında gelmektedir. Nitekim 
Tibet seferi sonrası beraberinde iki Mani rahibiyle dönen Bögü Kağan (759-779), Uygurlar 
açısından radikal sayılabilecek bir adım atmıştır. Uygurlar 163/762’de Bögü Kağan devrinde 
Mani inancını resmi devlet dini olarak kabul etmişlerdir.17 Abbâsî halifeleri ise Müslüman 
Araplar arasında yayılım gösteren bu farklı itikat ve ideolojilerin önüne geçmeye çalışmıştır. 
Öyle ki bizzat Halife Mehdî’nin emriyle 163/779’da Manici gruplar zındıklık kapsamına alınmış 
ve onlara yönelik katı ve sistematik bir takibat başlatılmıştır.18 

İslâm topraklarının sınırlarının genişlemesine paralel olarak farklı din, kültür, 
medeniyet, ideoloji vb. mensupları Müslümanlarla kontrolsüz bir etkileşim içerisine 
girmişlerdir. Bu durum Abbâsî bürokrasisini uzun süre meşgul edecek birtakım siyasî ve itikadî 
sorunları beraberinde getirmiştir. Devlet yönetimi hızlı bir refleks olarak bu tür ‘yabancı’ ve 
‘sapkın’ fikir ve ideolojilerle mücadele etmek için bir dizi adımlar atmıştır. Gelişen siyasi olaylar 
ve ortaya çıkan irili ufaklı birtakım farklı fırka ve oluşumlar karşısında zındıklık kavramının ve 
kapsama alanının genişlemeye başladığı anlaşılmaktadır.19 Nitekim bu kavramın Allah’ın varlığı 
veya birliğini inkâra meyleden yahut dinin sabit ahkâmını reddeden ya da bunlara ilişkin 
tereddüt içerisinde olan ve bu fikirleri toplumda yaymaya çalışarak dinî hükümlerin tahrif ve 
tağyirine çalışan ilhad ehli için de kullanıldığı anlaşılmaktadır.20  

Zındıklık ve ilhad büyük oranda birbirlerinin müradifi olarak kullanılsa da ilhad terimi, 
erken dönemlerden itibaren kişiyi dinden çıkmaya götüren görüş ve düşünceleri benimseme 
anlamında irtidat ile ilişkilendirilmiştir. İlhad hareketinin örgütlü ve sistematik boyuta erişmesi 

                                                                                 
15  Omar, “Some Observations on the Reign of the Abbāsid caliph al-Mahdī 185/775-169/785”, Arabica 21/2 (1974), 142. 
16  Eyyüp Tanrıverdi, “Abbâsîlerin Kültürel Politikası Açısından Mehdî’nin Zındıklık Mücadelesi”, İSTEM 6/12 (2008), 106. 
17  Gülçin Çandarlıoğlu, “Uygurlar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/242-244. 
18  Tanrıverdi, “Abbâsîlerin Kültürel Politikası”, 109 vd; Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis, 9. 
19  Gorges Vajda, “Les zindîqs en pays d’İslam au debut de la Période Abbaside”, Rivista Degli Studi Orientali 17 (1937), 173. 
20  Muhammed Ebû Zehv, el-Hadîs ve’l-muhaddisûn (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1378/1958), 336. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
224 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ise zındıklık kavramıyla birlikte ele alınmıştır. İlhad ve zındıklık, İslâm düşünce tarihinde 
birtakım sapmaları ifade etmek için kullanılmış olmakla birlikte mahiyet, kapsam ve tarihsel 
fonksiyon açısından farklılaşmaktadır. İlhad, genel olarak dinin temel akîdelerine yönelik inkârı 
veya bu akîdelere aykırı eğilimleri kapsamaktadır. Allah’ın varlığı ve birliği, ilâhî sıfatlar, 
nübüvvet müessesesi, vahyin mahiyeti ve âhiret inancı gibi itikada taalluk eden unsurların 
reddi ilhadın temel çerçevesini oluşturmaktadır. Bu yönüyle ilhad daha çok felsefî ve kelâmî 
olup teorik bir sapma niteliği taşımaktadır. Öyle ki tarih boyunca dehrîlik, tabiatçılık, sıfatların 
inkârı gibi temayüller ilhad kapsamında değerlendirilmiştir. Bu akımlar umumiyetle fikrî bir 
ayrışmadan ortaya çıkmakta ve çoğu zaman bireysel bir inkâr tavrına dönüşmektedir. Zındıklık 
ise ilhada göre daha somut ve kitlesel bir mahiyet arz etmektedir. Zındık diye nitelenen 
kimseler, İslâm toplumunda görünüşte müslüman kimliğini korumakla birlikte, pratikte İslâm 
dışı doktrinleri benimseyen ve bunları gizli veya açık biçimde yaymaya çalışan kimseler 
şeklinde tasvir edilmektedir. Bu nedenle zındıklık yalnızca teolojik bir sapma olarak değil, aynı 
zamanda sosyokültürel ve siyasî bir tehdit olarak da algılanmıştır.21 Öyle ki erken Abbasî 
döneminde zındıklık, özellikle kadim Fars inanç ve geleneklerine bağlı unsurların yapılanmaları 
sonucunda kendisini göstermiştir. Zındıklar temelde Müslüman toplumu içten zayıflatmayı ve 
siyasi otoriyete başkaldırıyı amaçladıklarından mücadele edilmesi gereken ciddi bir siyasi sorun 
hâline gelmiştir.22 Dolayısıyla her iki kavram da siyasi ve itikadi aleyhtarlık üzerinden görünür 
hale gelmiş olmakla birlikte ilhad, daha ziyade inanç düzeyindeki teorik sapmaları; zındıklık ise 
belirli bir fikrî hareket, gizli örgütlenme veya ideolojik bir yönelim şeklinde ortaya çıkmaktadır. 
Bu nedenle ilhad, mahiyet itibariyle felsefî ve teolojik içerikli bir inkâr ve sapma ifade ederken 
zındıklık ise bu inhirafın çoğu zaman örgütlü, gizli ve yıkıcı bir faaliyet boyutuna işaret 
etmektedir.23 

Zındıklık olgusu, devletler açısından gerek fikrî gerekse cebrî yollarla mücadele 
edilmesi gereken bir gelişme olarak değerlendirilmiştir. Öyle ki Abbâsîler nezdinde zenâdıka 
hareketi, İslam medeniyetinin en parlak devirlerinde sıra dışı ve tehlikeli akımlardan biri olarak 
görülmüştür.24 Özellikle çeviri hareketleri sırasında Mani ve Mezdek etkisi altındaki Fars 
menşeli bazı entelektüeller, İslam’ı bir Arap dini olarak görmüşler ve onu fikren zayıflatmaya 
yönelik çoğunlukla gizli, zaman zaman da açık bir tutum benimsemişlerdir. Bu süreçte kadim 
Fars dini, kültürü ve geleneğinin üstün yönlerini öne çıkaran eserler yazmaya veya mevcut 
literatürü Arapça’ya çevirip yaymaya yönelik çaba harcamışlardır. Zındıklık olgusu ile Fars 
merkezli tercüme faaliyetleri bu anlamda karşılıklı olarak birbirini besleyen gelişmeler olarak 
değerlendirilebilir.25 

                                                                                 
21  Mustafa Öz, “Zındık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/390-391; İlhan Kutluer, “İlhâd”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/93-94. 
22  Hüseyin Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye fi’l-ʿasri’l-ʿAbbâsiyyi’l-evvel (Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1423/1984), 23-24. 
23  Âtıf Şükrî, ez-Zendeka ve’z-zenâdıka, 107-113. 
24  Hüseyin Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 25-26. 
25  Bernard Lewis, “Some Observations on the Significance of Heresy in the History of Islam”, Studia Islamica 1 (1953), 54-56; 

Kutluer, “İlhâd”, 22/93. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
225 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bu kavram ayrıca İslâm’ın yayılışıyla birlikte birçok fırka ve oluşumla da 
ilişkilendirilmiştir. Bunlardan birisi de irili ufaklı birçok klik ve fraksiyon ihtiva eden 
İbâhiyye’dir. Bu anlayış, dinî kanun ve nizamların, emir ve yasakların, helal ve haramların hatta 
hiçbir ahlak kuralının bağlayıcı olmadığını savunan, her türlü mahremiyetin, mülkiyetin, mal 
ve servetin ortak kullanımını esas alan marjinal bir oluşumdur. İbâhiyye kadınların bile 
kendilerinden menfaat temin edilmesi gereken ortak birer sermaye olduğunu ileri süren ve bu 
manada her şeyi mübah kabul eden bir anlayışı esas almışlardır. Abbâsîler devrinde zındıklığın 
bu gibi ashâbü’l-ibâha ve ehl-i ilhâd için kullanımı da yaygındır.26 

Zındık tabiri, İslâm toplumunda ortaya çıkan Sâsânîler zamanında düalist inancı 
geliştirip yayılmasını sağlayan Zerdüşt, Mezdek ve özellikle Mani’ye tabi olanları kapsarken 
Zendeka, bu türden görüşlerin kendisinde yer bulduğu inanç ve fikirlerin ortak adı olarak 
görülmüştür. Fakat zaman içinde her türlü yabancı ve sapkın anlayışa gönderme yapan siyasi ve 
ideolojik bir kavram haline gelmiştir.27 Mezopotamya’nın Müslümanlar tarafından 
fethedilmesiyle birlikte özellikle Abbâsîlerin ilk dönemlerinde zındıklık ifadesinin birden çok 
din ve mezhebi karşılamak üzere kullanıldığı anlaşılmaktadır. Farklı bölgelerdeki dinî akım ile 
ters düşen itikadî ve amelî esaslardan dolayı zındıklıkla itham olunan din ve mezheplerin 
zaman içerisinde birbirleriyle karıştırıldığı anlaşılmaktadır.28 Söz gelimi, zındık kavramı 
Mecûsîler tarafından Manicilerin kutsal dinî metinleri batıl te’villerle bozma faaliyetleri için 
kullanılmıştır. İslâm’dan sonra da bu çerçevede hareket edilmiş ve bu terim, İslâm’ın kutsal 
metinlerini te’vil ederek zarar verdiği düşünülen kişi ve grupları ifade etmek için 
kullanılmıştır.29 Bu durum kavramın oldukça geniş ve esnek bir anlam sahasına sahip olduğunu 
göstermektedir. İslâm dışı unsurlar için kullanılan bu kavram süreç içerisinde İslam dairesi 
içerisindeki fikri ve itikadi bakımdan hâkim ideolojiye aykırı unsurları kapsayacak şekilde farklı 
bir perspektife sahip olabilmiştir.30 Tabiatıyla zındıklık kavramının sınırlarını belirlemek ve 
hangi unsurların dâhil edilip hangilerinin dışarıda bırakılacağını kesin bir çerçeveye oturtmak 
mümkün görünmemektedir.31 

Çalışma, zındıklık olgusunun erken Abbâsî devrinde hangi siyasi ve sosyal 
gelişmelerden güç aldığını tespite odaklanması bakımından önemlidir. Konuya dolaylı olarak 
değinen bazı çalışmalar olsa da zındıklık olgusunun hangi siyasi ve toplumsal gelişmeler 
nedeniyle güç kazandığı konusunda yeterince derinlemesine bir inceleme yapılmadığı 
anlaşılmaktadır. Bu çalışmalar ağırlıklı olarak kavramın etimolojik ve terminolojik yönüne, 
zındıklığın belli dönemlerdeki çerçevesine, bu oluşumların tasnifine, ilgili soruşturmaların 

                                                                                 
26  Ahmed Emîn, Duha’l-İslâm (Kahire: Müessesetü Hindâvî, 2012), 1/150. 
27  Nahide Bozkurt, Abbâsîler (İstanbul: İSAM Yayınları, 2014), 73-74. 
28  Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis, 47. 
29  Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis, 67. 
30  Ahmet Erkol, “Mu’tezilî Düşüncede Dinamizm ve Mu’tezile Düşüncesinin İslam Toplumunu Dönüştürmedeki Etkisi”, Marife 3/3 

(2003), 136. 
31  Sadık Cihan, Uydurma Hadislerin Ortaya Çıkışında Zındıkların Rolü (Samsun: Etüt Yayınları, 2003), 16; Chokr, İslâm’ın Hicrî İkinci 

Asrında Zındıklık ve Zındıklar, 22, 66. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
226 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

teolojik ve siyasi yönüne, spesifik dönem ve şahıslar özelinde bu oluşumun sosyal ve kültürel 
kabul ve aidiyetlerine odaklanmaktadır. Erken Abbâsî devrinde ortaya çıkan siyasi ve sosyal 
gelişmeler her ne kadar hanedanlığın dinamizmi açısından olumlu ve devlet mekanizmasının 
işlerliği bakımından önemli ise de Müslüman toplumun hâkim din anlayışına aykırı birtakım 
ideoloji ve akımların toplumda çok boyutlu yayılım göstermesi bakımından farklı bir 
perspektiften okunabilecek gelişmelerdir. Bu çalışma, söz konusu zaman diliminde muhalif 
düşünce ve ideolojik eğilimleri merkeze alan zındıklık olgusunun Abbâsîlerin erken döneminde 
güçlenmesini sağlayan siyasi ve sosyal amilleri ele almaya çalışması bakımından emsal 
çalışmalardan ayrışmaktadır.32 

Etik Beyan: Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu 
makalede sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya 
geçirilmiştir. Yazarlar, araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün 
vermemiştir. Çalışma, mali yönden destek veya fon almamıştır. Ayrıca, bu çalışmada kullanılan 
tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. Araştırma doküman incelemesine dayalı 
olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. 

2. ZINDIKLIK OLGUSUNUN DOĞUŞU VE TARİHİ ARKA PLANI 
Zındıklık, İslâm’dan önce Araplar arasında belli başlı din ve kültürler sebebiyle bilinen 

bir olgudur. Cahiliye Arap toplumunda ilahi dinlerin yanı sıra Grek, Hint, Pers vb. kültürlerine 
ait inanışlar da söz konusudur. Arapların gerek ticari gerekse kültürel birtakım girişimleri, 
onların diğer kabile ve medeniyetlerle etkileşime girmeleriyle sonuçlanmıştır. Her ne kadar bu 
dönemde zındık tabiri belli başlı gruplara mensubiyeti ifade etmesi bakımından nispeten dar bir 
çerçevede kullanılmışsa da Ebû Amr el-Âs b. Vâil, Ukbe b. Ebî Muayt, Nadr b. el-Hâris ve Übey b. 
Halef gibi bazı isimlerin Kureyş kabilesinden bilinen zındıklar olduğu belirtilmektedir.33 

İslam öncesi Araplarda zındık fikirlerin dönemin önemli ticaret ve kültür şehri Hîre’den 
neşet ettiği bilinmektedir.34 Arap Lahmîlere başkent olan Hîre konumu sebebiyle Bizans, Fars, 
Babil ve Arap kültürlerinin kaynaştığı bir konuma sahiptir. Buna bağlı olarak burada 
Mezdekîlik, Mecûsîlik, Manicilik, Yahudilik, Hıristiyanlık ve Putperestlik gibi çok çeşitli inanç 
biçimlerine rastlanmaktadır. Uzun yıllar Hıristiyanlığın tahakkümü altında bulunan ve kültürel 
yönden farklı dini gelenekleri bünyesinde barındıran Hîre, aynı şekilde Arapların ticari 
ilişkilerinin yoğun olduğu bir konumda yer almaktadır.35 Ticari ilişkiler zaman içinde kültürel 
etkileşime ve dini boyutta karşılıklı etkileşime dönüşmüştür. Bu durum, Cahiliye Dönemi’nin 
önde gelen isimlerinin Hîre bölgesine yaptıkları yolculuklar sırasında oradaki farklı inançlardan 

                                                                                 
32  G. Vajda, B. Lewis, M. Chokr, A. Şükrî, A. Tahiri, M. İbrahim, A.Y. Ocak, S. Cihan, S. Demirel gibi araştırmacıların çalışmaları 

konuyu farklı boyutlarıyla dolaylı şekilde inceleyen çalışmalardan bazılarıdır. Makalede zaman zaman bu kaynaklardan da 
istifade edilmiştir. 

33  Murat Öktem, “Tabakât ve Ricâl Kitaplarında Zındıklık ve Zındık Olduğu Söylenen Hadis Râvîleri”, Tasavvur / Tekirdağ İlahiyat 
Dergisi 7/1 (2021), 962. 

34  Ebû Muhammed Abdullāh İbn Kuteybe, el-Maʿârif, thk. Servet Ukkâşe (Kahire: Dârü’l-Maʿârif, 1969), 621. 
35  Hüseyin Ali ed-Dâkūkī, “Hîre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 38/122-124. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
227 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

etkilenmeleri ve bu etkiyi Kureyş toplumu içinde yaymaları ihtimalini düşündürmektedir.36 Irak 
gibi oldukça merkezi konumda olup ticari ve kültürel yönüyle ön plana çıkan Hîre’de İslâm 
öncesi dönemde özellikle Tanrı, zaman, sıfatlar, ahiret, nübüvvet gibi birçok meselede farklı 
fikirlerin dolaşımda olduğu bilinmektedir. Muhtemelen gelecekte zındıklığın tanımlanmasında 
belirgin bir unsur olarak öne çıkacak olan husus, bu etkileşim sonucunda Hîre’deki çeşitli 
düşünce ve inançların yayılma fırsatı bulmuş olmasıdır.37 

Hz. Peygamber (s.a.v.) döneminde bireysel irtidat edenlerin varlığı bilinmekle birlikte 
zındıklık olgusu sistemli ve yaygın bir biçimde bu dönemde Müslüman toplumda yeterince 
görünür değildir. Bu dönemde münferit irtidat vakalarının temelinde de genellikle İslam’a 
içtenlikle bağlanamama, zayıf iman, önceki inancın etkisinden tam anlamıyla kurtulamama, 
yeni sosyal düzene uyum sağlayamama ya da maddi menfaat beklentisi gibi çeşitli sebeplerin 
bulunduğu görülmektedir. İrtidat edenlerin, İslam’ı araştırıp hatalı buldukları için bu yolu 
seçmedikleri açıkça anlaşılmaktadır.38 Nitekim Hz. Peygamber’in hayatta olması gerekse ondan 
sonraki süreçte Hz. Ebû Bekir (632-634) ile Hz. Ömer’in (634-644) dirayetli yönetimi sayesinde 
toplumda dini ve kültürel açıdan önemli bir durum değişikliği gündeme gelmemiştir. Ancak Hz. 
Osman’ın (644-656) özellikle son dönemlerinde ortaya çıkan birtakım tartışmalar, İslâm 
toplumunu derinden etkilemiştir. Geçmişe nispetle bu dönemin hâkim teması güvensizlik 
üzerine kurulu siyasi rekabetten doğan ve İslâm toplumunda ayrışmaya neden olan bazı 
sorunlardır. Kalıcı bir ihtilafa neden olan iç savaş ve doğurduğu çalkantılı atmosfer 
Müslümanların siyasi tarihini etkilediği gibi ilmi ve kültürel bakımdan aykırı fikirlerin de 
önünü açmıştır.39 

Bir yandan toplumun karşı karşıya kaldığı dâhili sorunlar, diğer taraftan devam eden 
fütuhatın bir neticesi olarak diğer din ve kültürlerle yaşanan etkileşim neticesinde 
Müslümanların gündemine oldukça yabancı bazı meseleler girmeye başlamıştır. Zındıklık 
meselesine dair en erken izleri Hz. Osman’ın ikinci döneminde yaşanan dâhili kargaşaya 
endeksleyen araştırmacılar, zındıklıkla ilgili ilk fikirlerin İbn Sebe (ö. 40/660) ile gün yüzüne 
çıkmaya başladığını belirtmektedirler. Hz. Osman devrinde Müslüman olduğunu ilan eden bu 
şahıs Hicaz, Basra, Kûfe, Dımaşk ve Mısır’da sapık fikir ve ideolojiler yaymaya başlamıştır.40 

Hz. Osman devrinin İslâm toplumu adına zındıklık gibi yeni ve yabancı birtakım 
gelişmelere maruz kalması için erken olduğu ileri sürülebilirse de bu evrenin Hz. Ali (656-661) 
ve sonrası dönemde karşı karşıya kalınacak siyasî, itikadî ve toplumsal problemler için bir tür 
kuluçka evresi olduğu söylenebilir. Zira Hz. Ali ile Muâviye (661-680) arasında cereyan eden 
                                                                                 
36  Nitekim Kureyş içerisinde Mervân b. Muhammed (ö. 132/750), Velîd b. Yezîd (ö. 126/744), Yezîd b. Hâlid (ö. 85/704 ?), Saîd b. 

Hâlid (ö. 14/635 ?) adında dört zındığın bulunduğu şeklindeki fiten türü rivayet için bk. Ebû Abdillâh Nuaym b. Hammâd, 
Kitâbü’l-Fiten, thk. Semîr Emîn ez-Züheyrî (Kahire: Mektebetü’t-Tevhîd, 1412/1991), 1/133. 

37  Alıcı, “Zendig-Dehr İlişkisi”, 808-809. 
38  Fatih Güzel, “Hz. Peygamber Döneminde Bireysel İrtidat”, İslamî İlimler Perspektifinden Dinden Dönme: İrtidat, ed. M. Ali Asar - M. 

Ali Aytekin (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021), 154-155. 
39  Mehmet Bahaüddin Varol, “Raşid Halifeler Dönemi Toplumsal Değişme Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, İSTEM 3/6 (2005), 211. 
40  İbn Sebe’nin fikirleri ile ve Sebeiyye’nin algılanış biçimiyle ilgili farklı bir yaklaşım için bk. Sıddık Korkmaz, Tarihin Tahrifi İbn 

Sebe Meselesi (İstanbul: Araştırma Yayınları, 2005), 23 vd. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
228 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

birtakım hadiseler sonucunda İslâm toplumundaki ayrışma ve fırkalaşma süreci önü alınamaz 
bir hal almıştır. Hz. Ali’nin kendi döneminde İbn Sebe gibi -en azından o dönem için marjinal 
sayılabilecek- birtakım ideolojik yaklaşımlar sergileyen kimselerin bulunduğu anlaşılmaktadır. 
Hz. Ali’nin bu doğrultuda bazı tedbirler aldığından söz edilmekte, sapkın fikirleriyle toplumu 
ifsat etmeye çalışan kimseleri cezalandırdığı nakledilmektedir.41 Dolayısıyla zındıklığın 
Emevîler döneminin sonlarına kadar açıktan devam etmediği savunulabilir.42 

3. ABBÂSÎ DEVRİ ZINDIKLIK OLGUSUNU BESLEYEN GELİŞMELER 
3.1. Dini Söylem Üzerinden Emevî-Abbâsî Çekişmesi 

Emevîler dönemi dış siyaset politikası ve fetih hareketleri bakımından başarılı bir 
görüntü verse de dâhili çalkantı ve karışıklıkları çözebilme konusunda yeterince başarı elde 
edememiştir. Emevîler yönettikleri halkı kendi meşruiyetlerine inandırmak ve bu sayede 
muhtemel isyanların önüne geçmek için cebir ideolojisi benimsemişlerdir. Allah’ın kendilerini 
hilâfet ve hidâyet gibi meziyetlerle taltif ettiğini, Allah’ın iradesi üzerinde ise başka bir iradeden 
söz edilemeyeceğini savunarak kaderci bir söyleme başvurmuşlardır.43 Bu sayede iktidarları 
aleyhinde gelişebilecek olası ayaklanma girişimlerinin teolojik altyapısını ve dini meşruiyetini 
baştan geçersiz kılmak istemişlerdir.44 Halkın itaat ve sadakat üzere devamını sağlamak 
amacıyla ‘kader’ söylemine başvurmuşlardır.45 Dahası Ümeyye oğullarından bazı halifeler halk 
nezdinde otoritelerini pekiştirmek için emînullah, el-imâmü’l-mustafâ, halîfetullah gibi unvan ve 
sıfatlar kullanmışlardır.46 

Emevîlerin karderci söylemine dair eleştirilerde bulunan Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) 
Ma‘bed el-Cühenî (ö. 83/702) ve Gaylân ed-Dımaşkī (ö. 120/738) gibi isimler makbul 
karşılanmamıştır. Bu dönemde hâkim bakış açısının dışındaki siyasî itikadî söylemler iktidar 
tarafından potansiyel bir tehdit olarak görülmüştür. Aleyhte görüş ve düşünce serdeden fikir 
sahipleri hakkında sıkı takibatlar yürütülmüş, bir kısmı ağır şekilde cezalandırılmışlardır.47 Bu 
nedenle Emevîlerin erken dönemlerinde zındıklık düşüncesinin toplumda ciddi bir karşılık 
bulamadığı, iktidar sahiplerinin bu tür aykırı tutum ve kanaatlere karşı politikası nedeniyle 
zındıkların Emevîlerin son dönemlerine kadar toplum nezdinde görünür olmadığı söylenebilir.  

Emevîler’in yıkılışına etki eden çok boyutlu unsurlar, iktidarın Abbâsîler lehine el 
değiştirmesiyle sonuçlanmıştır. Bu süreç farklı dini, kültürel ve etnik unsurların söz sahibi 
olmak istediği yeni bir yapılanmayı beraberinde getirmiştir. Özellikle mevâlî politikasının sona 
ermiş olması Abbâsîler’in önceki iktidara nispetle daha çoğulcu bir yönetim modeli 
benimseyeceği şeklinde yorumlanmıştır. Böylece yeni devlet; idari, iktisadi ve ictimai açıdan 

                                                                                 
41  Konuyla ilişkilendirilen irtidat olayıyla ilgili olarak bk. Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed et-Tahâvî, Şerḥu müşkili’l-âsâ̱r, thk. 

Şu‘ayb el-Arnaûd (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1994), 7/303. 
42  Öktem, “Tabakât ve Ricâl Kitaplarında Zındıklık”, 963. 
43  William Montgomery Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, çev. Osman Demir (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021), 132-136. 
44  Mahmut Ay, Mu’tezile ve Siyaset (İstanbul: Pınar Yayınları, 2002), 100-101. 
45  Hanifi Şahin, “İlk Dönem Kader Tartışmalarında Siyasetin Rolü”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 36 (2011), 67-68. 
46  Şahin, “İlk Dönem Kader Tartışmalarında Siyasetin Rolü”, 59. 
47  Mehmet Emin Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı (Ankara: OTTO Yayınları, 2017), 16-23. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
229 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

imtiyazlı bir sınıf olarak telakki edilen Arap unsuru ile diğer milletlerden İslâm’a giren kimseler 
arasında ayrım yapılmasının önüne geçmiştir.48 Bu durum Abbâsî yönetimine bazı açılardan 
fayda sağlarken birtakım yeni sorunları da beraberinde getirmiştir. Bu sorunlardan belki de en 
önemlisi Abbâsî iktidarıyla birlikte Arap-Fars rekabetinin Farslılar lehine değişmeye başlamış 
olmasıdır. Bu tablonun Farisi karakterli ayaklanmalara kadar uzandığı ve hâkim fikir ve itikada 
karşı tutumlarıyla öne çıkan zındıkların lehine bir atmosfer ürettiği anlaşılmaktadır.49 

Abbâsîlerin kuruluşu esnasında Fars unsurların hedeflerinin başında devletin 
kuruluşuna yardımcı olarak devlet kademelerinde söz sahibi olmak istemeleri gelmektedir. 
Onların bu sayede Müslümanların fetihler yoluyla ellerinden aldıkları ihtişamlı günlere yeniden 
döneceklerine inandıkları anlaşılmaktadır. Fars menşeli unsurların yönetimin el değiştirmesiyle 
eskiye nispetle taltif görüp gerek siyasi gerekse bürokratik makamlar elde ettikleri 
görülmektedir.50 Abbâsî halifelerinin belli başlı devlet kadrolarında istihdam ettiği Arap dışı 
unsurların başında Fars kökenliler gelmekteydi. Bu durum devletin asıl sahibi olduğunu 
düşünen Araplar ile Farslar arasında bir güç ve yetki rekabetine yol açmış görünmektedir.51 

Emevîler döneminde amaçlarını yeterince tatbik sahası bulamayan zındıklar, 
Abbâsîlerin yönetimiyle birlikte nispeten daha geniş hareket alanı elde etmişlerdir. Farklı din 
ve kültürlere mensup bu kesimler sonradan İslâm’ı kabul etmelerine rağmen eski inanç ve 
kültürlerini bütünüyle terk etmemişlerdir. Geçmiş fikir ve ideolojilerini, bilinçli bir şekilde 
sürdürmek ve yaymak suretiyle toplumu ifsada yönelmişlerdir.52 Dolayısıyla Abbâsî 
halifelerinin izlediği siyasi politika gereği muhtelif din ve kültürlere müsamaha göstermeleri ve 
bunun yanında onlardan devlet yönetiminde çeşitli kademelerde yararlanmaları, zındıklık 
olgusunun Müslüman toplumun ve idarecilerin gündemine girmesine neden olmuştur.53 

Ebû Ca‘fer el-Mansûr’dan (754-775) itibaren gerek siyasi gerekse kültürel politikalarda 
kendisini gösteren Fars yanlılığı, Halife Me’mûn (813-833) dönemine gelindiğinde tam 
anlamıyla görünür hale gelmiştir. Çünkü her ne kadar önce kardeşi Emîn’in (809-813) ondan 
sonra da kendisinin halife olması yönünde resmi kanalla bir tayin yapılmışsa da 
Hârûnürreşîd’in (786-809) ölümünden sonra durum değişmiştir. Emîn halife olunca ilk icraat 
olarak kardeşi Me’mûn’u veliahtlıktan uzaklaştırmaya çalışmıştır. Emîn’in, vezir Fazl b. Rebî‘nin 
(ö. 208/823) bu doğrultudaki direktifleriyle hareket etmesi Abbâsî yönetiminde mevcut 

                                                                                 
48  Âdem Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri: Asabiyyeden Şuûbiyyeye” İSTEM 6/12 (2008), 32. 
49  Ağırlıklı olarak zındıklarca örgütlenen ve yönetimden hoşnut olmayan unsurların da karıştığı ayaklanma hareketlerini ihtilalci 

kitlesel zendeka hareketi olarak değerlendiren bir görüş için bk.  Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler: 
15.-17. Yüzyıllar (İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, 1998), 23-27. Ayrıca Fârisî karakterli ayaklanmaların 
siyasi ve itikadi nedenleri için bk. Mehmet Azimli, “Abbâsîler’in İlk Döneminde Farisî Karakterli İsyanlar”, İslâm Tarihi ve 
Medeniyeti 5: Abbâsîler (I), ed. Nahide Bozkurt - Mustafa Demirci (İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 228-234. 

50  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, 261-262. 
51  Gerlof van Vloten, Arab Hâkimiyeti, çev. Mehmed Said Hatiboğlu (Ankara: OTTO Yayınları, 2021), 114. 
52  Sadık Cihan, Uydurma Hadislerin Doğuşu ve Sosyo-Politik Olaylarla İlgisi: Hz. Peygamber Devrinden Abbasi Halifesi Mu’tasım Dönemine 

Kadar (Samsun: Etüt Yayınları, 1997), 17; Cem Zorlu, “Abbâsî Devleti’ne Karşı İlk Silahlı Hareketler”, Marife Dini Araştırmalar 
Dergisi 1/1 (2001), 106. 

53  Chokr, İslâm’ın Hicrî İkinci Asrında Zındıklık ve Zındıklar, 20. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
230 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

dengelerin bozulmasına yol açmıştır. Emîn’in halifeliğe gelmesi, hilafetin idari yapı ve 
zihniyetinde birtakım değişimleri de beraberinde getirmiştir. Bu gelişmeler, Abbâsî 
hanedanının kuruluşuyla başlayıp Ebû Müslim el-Horasânî’nin öldürülmesi ve Bermekî ailesinin 
tasfiyesiyle birlikte kesintiye uğrayan Arap dışı unsurların iktidar mücadelesini bu dönemde 
yeniden gündeme getirmiştir. Fars kimliğini ve zihniyetini temsil eden çevrelerden oluşan bu 
unsurlar, Me’mûn’un çevresinde bir araya gelerek Emîn’in temsil ettiği egemen Arap merkezli 
siyaset anlayışına karşı yeniden mücadeleye başlamışlardır. Emîn’in halife oluşunda önemli bir 
rol oynayan Fazl b. Rebî‘, bu süreçte Fars unsurlarına karşı yürütülen siyasi mücadelede Arapçı 
eğilimlerin bir temsilcisi olarak öne çıkmıştır. Bu süreçte Me’mûn’un en yakınında ise ileride 
kendisini vezir olarak atadığı Fazl b. Sehl (ö. 202/818) yer almıştır. Fars kökenli vezir Fazl b. 
Sehl, Bermekî ailesinin yönetimde olduğu zamanlarda onlarla kurduğu iyi ilişkileri sebebiyle 
bazı idari kadrolarda istihdam edilen bir figürdür.54 Dolayısıyla bu dönem, iki farklı kutbu temsil 
eden vezirler marifetiyle devlette Arap ve Fars rekabetinin görünürde olduğu bir vasata tekabül 
etmektedir. Bu rekabetin ağırlıklı olarak Fars menşeli grupların Araplara karşı gerek siyasi 
gerekse kültürel bakımdan mücadele içerisine girmeleriyle hız kazanmıştır.  

Hârûnürreşîd’in vefatı sonrası Me’mûn üzerindeki nüfuzunu artıran Fazl b. Sehl, 
ilerleyen süreçte meydana gelecek hadiselerde belirgin bir şekilde liderlik rolü üstlenmiştir.55 
Emîn ile Me’mûn’un güç ve iktidar rekabeti, temelde iki kardeş üzerinde nüfuz ve etki sahibi 
olan Fazl b. Rebî‘ ve Fazl b. Sehl tarafından temsil edilen Arap-Fars çekişmesidir. Bu çekişme 
vezirler marifetiyle siyasi bir boyut kazanmış görünmektedir. Me’mûn’un hem annesinin hem 
vezirinin Fars kökenli olması onun hem yönetim anlayışını hem de izleyeceği politikaları 
etkilemiştir.56 Fazl b. Sehl’in doğup büyüdüğü sosyokültürel çevrenin etkisi, Sasânî devlet ve 
idare geleneği altında yetişmesi, Bermekî ailesi tarafından himaye ve istihdam edilmesi, 
Müslüman olmadan önce Mecûsî bir aileye mensup olması, Pehlevice’den Arapça’ya çeviriler 
yapmış olması ve Me’mûn’a bir hilafet armağan etmesi sonrası geniş yetkilerle vezirlik 
makamında bulunması gibi birçok faktör, onun siyasi ve sosyal hadiseler karşısındaki Fars 
yanlısı tutumuna yansımış görünmektedir. Bulunduğu konum ve elinde tuttuğu yetkileri 
itibarıyla Fazl b. Sehl'in genel anlamda Abbâsî devlet ve yönetim anlayışını etkileyen Fars 
geleneğinin bir temsilcisi olduğu söylenebilir.57 Dolayısıyla Me’mûn Araplardan ziyade 
bürokraside Fars unsurların istihdamına ağırlık vermiştir. Bürokrasideki bu denge merkezinin 
değişmesi siyasi ve ictimai açıdan izlenen politikaları etkilemiş ve zındıkların da içinde 
bulunduğu zararlı grupların hareket alanının genişlemesine neden olmuştur. Öyle ki bu evrede 
Abbâsîler dönemi zındıklık faaliyetlerinin arttığı görülmektedir. Bu dönemde çeşitli dini ve 
kültürel bileşenlerin muhtelif saiklerle İslâm akidesini bozma düşüncesi ile tahripkâr bir 
faaliyet içerisinde girdikleri anlaşılmaktadır.58 
                                                                                 
54  Mesut Can, “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl b. Sehl’in Rolü”, İSTEM 14/28 (2016), 333-334. 
55  Can, “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl b. Sehl’in Rolü”, 337. 
56  Ebü’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn el-Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve meʿâdinü’l-cevher, (Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2005), 4/5. 
57  Can, “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl b. Sehl’in Rolü”, 347. 
58  Cihan, Uydurma Hadislerin Ortaya Çıkışında Zındıkların Rolü, 17-18. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
231 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3.2. Beytü’l-Hikme ve Tercüme Hareketleri 
Erken Abbâsî devrinde dini ve kültürel bakımdan hâkim anlayışın dışında yeni dini ve 

kültürel ögelerin ortaya çıkmasında tercüme hareketlerinin etkili olduğu anlaşılmaktadır. Öyle 
ki, fetih hareketleriyle birlikte sadece coğrafi sınırlar genişlemekle kalmamış; Müslümanlar 
Grek, Roma, Hint ve Fars kültür ögeleriyle yoğun bir etkileşime girmişlerdir. Grekçe, Sankristçe, 
Pehlevîce, Hintçe, Süryanice ve Nebatî dillerinde üretilen felsefi birikim tercümeler vasıtasıyla 
hızlı bir şekilde Arapça’ya taşınmaya başlamıştır.59 Bu durum basit bir çeviri faaliyetinin 
ötesinde Bâbil’den Yunan’a kadar asırlar boyunca devam eden bilim, felsefe ve hikmete dair 
müktesebatın başka bir dile, yeni bir kültüre ve farklı bir dini geleneğe aktarımı anlamına 
gelmektedir. Bu gelişme merak uyandıran, dikkat çekici ve olumlu bir durum olarak 
görülebilirse de söz konusu ilmi mirasa henüz aşina olmayan ve son derece farklı bir muhayyile 
ve metafizik çerçeveye sahip Müslüman toplum ve gelenek açısından bir tür meydan okumayı 
da beraberinde getirmiştir.60 Öyle ki tercüme hareketleri neticesinde İslam dinine özgü birtakım 
meseleler ilk defa felsefenin ilgi alanına girmiştir. Öncesinde Tanrı, bilgi, varlık, insan ve âlem 
gibi konular üzerine seyreden felsefî içerikli tartışmalar, Abbâsîler devri tercüme faaliyetleri ile 
Mu‘tezile’nin öncülüğünde nübüvvet, tevhid, ahiret, sıfatlar, kader, mucize, vahiy vb. gibi 
konuları içine almaya başlamıştır.61 

Tercümeler yoluyla kadim Antik-Helenistik kültür ve geleneğinin kavram, problem, 
mantık, şema ve tasavvurlarını içine alan tartışma konuları, hâlihazırda sistemini henüz 
tamamlamamış İslami ilimlerin mevcut tartışmalarına dâhil olmuştur. Bu dönemde üst düzey 
devlet kademelerinde görev alan Nevbaht, Buhtişû, Bermekî unsurlar gibi Sâsânî geleneğini 
devam ettiren Farslılar benimsedikleri Zerdüşt temelli imparatorluk algısını destekleyecek 
biçimde tercüme hareketlerine dâhil olmuşlardır.62 Bu dönemde Müslümanlar arasında özellikle 
Fars menşeli din ve inançların etkileri görülmeye başlamıştır. Özellikle çeviri hareketleri 
sırasında, Mani ve Mezdek’in etkisi altındaki bazı Fars entelektüelleri İslam’ı bir Arap dini 
olarak değerlendirmişler; bu yüzden, fikri ve itikadi yönlerden ona birtakım eleştiriler 
yöneltmişlerdir. Zındıklar bu süreçte gizli ve açık bir şekilde kadim Fars kültürünün, dininin ve 
geleneğinin üstünlüklerini vurgulayan eserler yazmak veya bu doğrultudaki mevcut literatürü 
Arapça’ya çevirip yaymak üzerine mesai harcamışlardır. Bu durum kendi kültür ögelerini ve 
dini geleneğini başka bir dile ve kültrel havzaya ulaştırma çabası olarak yorumlanabilirse de 
sonuçları itibarıyla zındıklık olgusunun etki alanı ile Fars merkezli çeviri faaliyetleri birbirini 
besleyen gelişmeler olarak değerlendirilebilir.63 

                                                                                 
59  Mustafa Demirci, Beytü’l-Hikme: Kuruluşu, Etkileri ve İşleyişi (İstanbul: İnsan Yayınları, 1996), 95-100. 
60  Çeviriler sonrası ortaya çıkan entelektüel ve teolojik tartışmalar için bk. Bekir Karlığa, İslam Düşüncesi’nin Batı Düşüncesi’ne 

Etkileri (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2004), 230-232.  
61  Mustafa Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları -Cedel-Tercüme ve Tabiî Bilimlerdeki Rolü-”, Marife Dini 

Araştırmalar Dergisi 3/3 (2003), 112-115; Özdemir ve Şafak, “Abbâsîlerin İlk Yüzyılında Tercüme Faaliyetleri ve Grek Felsefesinin 
İslam Dünyasına Girişi”, İlahiyat Araştırmaları, ed. Hüseyin Güneş - Fevzi Rençber (Ankara: Serüven Yayınları, 2024), 127. 

62  Dimitri Gutas, Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken Abbasi Toplumu, çev. Lütfü Şimşek 
(İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003), 43-44. 

63  Lewis, “Some Observations on the Significance of Heresy”, 54-56; Kutluer, “İlhâd”, 22/93. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
232 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bu durum Müslüman toplum için yeni sayılabilecek tartışmalı konuların gündemde 
kalmasını sağlarken zındıklar kendi görüş ve ideolojilerini yaygın hale getirmek bakımından bu 
ortamdan faydalanmışlardır. Öyle ki bu dönemde itikat ve amel bakımından tahripkâr 
ideolojilerini yaygınlaştıran zındıklar için hususi tedbirlerin alınması zarureti doğmuştur. 
Halife Mansûr, Manici ve agnostik düşünce sahiplerince tetiklenen zındıklık faaliyetleriyle 
mücadele içerisine girmiş; İslâm’ın fikrî ve felsefî açıdan savunulup sapkın fikirlerin toplumdan 
arındırılması için çeşitli önlemler almıştır.64 

Bu önlemlerin cezaî ve fikrî mücadele tarzı olmak üzere iki koldan yürütüldüğü; ilkinin 
Mehdî, ikincisinin ise Me’mûn tarafından yaygın şekilde tatbik edildiği anlaşılmaktadır. Buna 
göre kadim din ve gelenek mensuplarıyla çeviriler yoluyla husule gelen kültürel etkileşim 
neticesinde zındık fikirlerin tespiti ve soruşturulması amacıyla Mehdî tarafından Divânü’z-
Zenâdıka teşkilatı kurulmuştur.65 Halife Mehdî, Müslümanların hâkim itikat ve fikir yapısına 
yabancı bu faaliyetlerin takibi için kurumsal bir yapı ihdas etmiş, yöneticiliğine de Ömer el-
Kelvâzî’yi (ö. 168/785) getirmiştir. Kelvâzî sıkı şekilde zındıkları takip ettirmiştir. Hatta o, Halife 
Mansûr’un kâtibi Yezîd b. el-Feyz’i yakalayıp sorgulamıştır. Rivayetlere göre Yezîd suçunu itiraf 
etmiş ve hapsedilmiştir.66 Bu dönemde Halife, Bağdat’ta çok sayıda zındık tespit edip 
öldürtmüştür.67 Kelvâzî’nin vefatından sonra yerine atanan Muhammed b. Îsâ da bu amansız 
takibatı sürdürmüş, birçok zındığın öldürülmesi talimatını vermiştir.68 Bu dönemde zındıklık 
ithamıyla tespit edilen kişilerden tövbe etmeleri ve fikirlerinden dönmeleri istenmiştir. Sapkın 
fikirlerinde ısrarcı olanlar ağır şekilde cezalandırılmıştır.69 Halife Mehdî’nin cezai mücadelenin 
yanı sıra fikri anlamda zaındıkların fikir ve itikadını çürütmeye yönelik teliflerde bulunmaları 
için kelamcılara talimat verdiği kaydedilmektedir.70 Ayrıca Mehdî’nin zındıkların takip ve 
tecziyesini valileri üzerinden değil de hisbe üzerinden yürütmesi, uygulamayı şer‘î açıdan daha 
meşru kılmak istemesiyle ilgili olmalıdır. Zira hisbe teşkilâtı toplumun genel ahlâkını korumak, 
kamu düzenininin muhafazası ve denetimi görevini üstlenen bir kuruluş olduğundan valiler 
yerine muhtesiplerin bu görevi yerine getirmeleri, zındıklık olgusuyla mücadeleyi şahsi bir 
mesele olmaktan çıkartarak dini bir çerçeveye oturtmaktadır.71 

Bununla birlikte bu dönemde Mehdî’nin talebi üzerine zaman zaman çeşitli âlimler 
halka açık alanlarda zındıklarla münazaralar gerçekleştirmişlerdir. Bu kapsamda Nazzâm, Îsâ b. 
Subeyh ve Allâf gibi Mu‘tezilî âlimler Manici ve Senevî inanca mensup zındıklarla fikri 

                                                                                 
64  Sümeyye Güneş, “İslâm Bilimini Kurumsallaştıran Bir Akademi: ‘Beytülhikme’ (Kuruluşu, Misyonu ve Etkileri)”, Kadim Akademi 

Sosyal Bilimler Dergisi 6/2 (2022), 170. 
65  Tanrıverdi, “Abbâsîlerin Kültürel Politikası”, 110-111. 
66  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm (Mısır: Dârü’l-Maʿârif, 

1387/1966), 8/165. 
67  Lewis, “Some Observations on the Significance of Heresy”, 55-56. 
68  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/167. 
69  Ebû Avad Âtıf Şükrî, ez-Zendeka ve’z-zenâdıka (Umman: Dârü’l-Fikr, ts), 161-162. 
70  Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 4/251. 
71  Nagihan Doğan, “Erken Abbasi Hilafetinde Zındıklık ve Zendeka Algısı”, Ötekinin Peşinde haz. Mehmet Öz - Fatih Yeşil (Ankara: 

Timaş Yayınları, 2015), 226. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
233 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tartışmalarda bulunmuşlar onların görüşlerine reddiyeler yazmışlardır.72 Böylelikle Abbâsî 
kültürel egemenliğinin sağlanması adına zındıkların toplum üzerindeki düşünsel etkilerinin 
ortadan kaldırılması amaçlanmıştır.73 Burada Halife Mehdî’nin, Nastûrî Patriği I. Timetheos’tan 
Aristo’ya ait Topica (Kitâbü Mevâzıʿi’l-cedel) adlı kitabı tercüme etmesi yönünde talepte 
bulunması da önemlidir. Öyle ki bu eser belli bir meseleye dair ikna, izah, tartışma ve savunma 
yöntemi olan cedel metoduna yöneliktir.74 Dolayısıyla zındık ve İslam dışı unsurlar ile yapılan 
dini münazaralarda bu eserin tercümesinin topluma yararlı olacağının düşünüldüğü 
anlaşılmaktadır. Nitekim bu girişimin öncesinde İbnü’l-Mukaffa adlı meşhur zındık, Aristo’nun 
mantığa dair teliflerinden biri olan Kitâbü’l-Manṭıḳ eserini sapkın fikir ve ideolojisini yayma 
amacıyla Arapça’ya çevirmiştir. İbnü’l-Mukaffa Fars idaresi, siyaseti, geleneği ve kültürü 
hakkında pek çok eseri Arapça’ya kazandırmıştır. Fars asabiyeti savunmakla tanınan bu şahsın, 
İslam kültürüne karşı Fars kültürünü yaymayı ve toplumda hâkim kılmayı hedeflediği 
anlaşılmaktadır.75 Zira onun öldürülmesindeki nedenlerden biri yaptığı çeviri çalışmalarıdır.76 
Özellikle Muʿârazatü’l-Kurʾân ve Mezdek, Mani, Zerdüşt gibi eski Fars öğretilerine dair çeviri ve 
telifler de bulunması nedeniyle zındıklıkla suçlanmıştır.77 Benzer şekilde maddenin ezeli 
olduğunu savunan, Kur’an’ın tahrif olduğunu ileri süren Kitâbü Rûḥâniyyeti’l-hak, Kitâbü’l-
Müteharrik ve Kitâbü’n-Nûr ve’z-zulme gibi kitapların kendisine nispet edildiği İbn Deysân adlı 
zındık,78 bu dönemde Nazzâm ile Ebü’l-Hüzeyl’in en güçlü rakipleri arasında gösterilmiştir. Ona 
atfedilen kitapların çeviriye konu edilmesi, zındıkların İslam akidelerini doğrudan hedef 
aldıklarını göstermektedir. Doğrusu Mani, Mezdek, Deysan vb. inançlarla ilgili eserlerin 
Arapça’ya taşınmasını asıl amacı, İslam’a karşı yürütülen mücadelede kültürel bir cephe 
oluşturmaktır. Bu eserler, aynı zamanda Fars kültürünü yayma ve Fars milliyetçiliğini 
destekleme çabalarının birer unsuru olarak görülmüştür.79 

Mehdî döneminde fikri mücadenin yanı sıra ziyade sert tedbirlerin de gündemde 
olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin Taberî’nin verdiği bilgiye göre 163/780 yılında Halife 
Mehdî’nin, beraberindeki heyetle Halep’e ulaştıkları sırada Mukanna‘ el-Horasânî’nin ölüm 
haberini almış; bunun üzerine Abdülcebbâr el-Muhtesib’i bölgedeki zındıkları tespit edip 
toplamakla görevlendirmiştir. Abdülcebbâr bölgedeki zındıkları toplayarak Mehdî’nin 
Dâbık’taki huzuruna çıkarmıştır. Halife, bu kimselerden bir kısmını idam ettirmiş ve astırmıştır. 
Onun bu hadise sırasında zındıklara ait kitapları da toplattırıp imha ettirmesi mücadelenin 
diğer bir yönüne işaret etmektedir.80 Halife devam eden süreçte de çok sayıda zındığın peşine 
düşmüş ve zındıkları tespit ettirip infaz ettirmiştir. Öyle ki Manici ideoloji benimseyen, İslâm’a 

                                                                                 
72  Ebü’l-Ferec Muhammed İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, thk. Rızâ Teceddüd (Tahran: y.y., 1971), 203-206. 
73  Özdemir ve Şafak, “Abbâsîlerin İlk Yüzyılında Tercüme Faaliyetleri”, 126. 
74  Gutas, Yunanca Düşünce Arapça Kültür, 66 vd. 
75  Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 23. 
76  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, 263-264. 
77  Emîn, Duha’l-İslâm, 1/196, 199 vd. 
78  İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 402. 
79  Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları”, 114-115. 
80  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/148. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
234 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

aykırı düşüncelerini yaymaya çalışan ve bu doğrultuda hadisler uydurarak İslâm akidesine zarar 
vermeyi amaçlayan Abdülkerîm b. Ebi’l-Avcâ (ö. 155/772) ile dini konularda hassas 
davranmayan, İslam dışı epiküryan bir yaşantı biçimini benimsemek ve Hz. Peygamber namına 
hadis uydurmakla yargılanan, Zerdüşt öğretilere temayülüyle bilinen meşhur zındık Beşşâr b. 
Bürd (ö. 167/783) bu dönemde infaz edilen önemli isimler arasında yer almaktadır. Hammâd b. 
Halef, İshâk b. Halef, Hammâd b. Zibirkân, Ebü’ş-Şamakmak gibi şairler de bu dönemde 
zındıklıkla suçlanmışlardır. Bu süreçte zındıklık soruşturmalarının dini veya etnik nedenlerle 
değil, Mehdî’nin aristokratik ve mutlakiyetçi yönetim anlayışı ekseninde siyasi amaçlarla 
gerçekleştirildiği ileri sürülebilir.81 Nitekim bu kapsamda sadece Fars ve diğer etnik unsurları 
değil bazı Araplar da sorgulanmıştır. Söz gelimi Ya‘kub b. Fazl ve kızı ile Dâvûd b. Ali’nin oğlu ile 
Ömer b. Abdilaziz’in torunu Âdem de zındıklıkla yargılanmıştır.82 Yûnus b. Ebî Ferve, İsmâil b. 
Süleyman b. Mücâhid, Ali b. Halîl, İbn Ali el-Cihânî, Dâvûd b. Ravh b. Hâtim, İbn Tayfûr ve 
Muhammed b. Ebî Eyyûb ise zındıklık ithamıyla tutuklanmışlar, fakat onların bir kısmı bu 
suçlamayı reddedip yemin ettikleri için serbest bırakılmışlardır.83 Dahası Mehdî’nin gözde veziri 
Rebî‘, bizzat Halife tarafından vezirlikten alınıp hâcib olarak görevlendirince yerine atanan 
Muâviye b. Ubeydullah el-Eş‘arî’yi zındıklık töhmeti üzerinden azlettirmek istemiştir. Muâviye 
b. Ubeydillah’ın yetkin ve dürüst bir vezir olduğunu ve karakterini lekeleyecek bir durum 
olmadığını iyi bilen Rebî‘, onun Muhammed (veya Mervân) adındaki oğlunun zındık olduğunu 
iddia etmiş ve kendisini savunmasına bile izin vermeden onu öldürtmüştür. Zındıklığı 
nedeniyle öldürülen bir kimsenin babasının sadakatine itimat edilemeyeceği söylemiyle 
Muâviye b. Ubeydillah’ın azledilmesinde doğrudan rol oynamıştır. Fakat yine de Rebî‘ çok arzu 
ettiği eski görevine geri dönememiştir.84 

Bunun yanı sıra şiir ve hicivleriyle başta tevhid olmak üzere çeşitli itikadi esasları tahkir 
eden isimler de soruşturulmuş ve cezalandırılmıştır. Hammâd el-Acred (ö. 161/778), Ebû 
Dülâme (ö. 161/777), Muhammed b. Munâzir gibi kişiler bahsedilen halleri ile tanınıp 
haklarında zındık hükmü verilenlerdendir.85 Kimi durumlarda zındıklıkla suçlanan kişilerin 
sorgulamalarına halifenin de müdahil olduğu görülmektedir. Örneğin, Sâlih b. Abdülkuddûs’un 
(ö. 167/783) sorgulanması sırasında halife orada bulunmuştur. Kendisi, kelâmcılarla girdiği 
tartışmalar nedeniyle tanınan bir figürdür. Halife, onun yakalanmasını emretmiş ve huzuruna 
getirildiğinde müspet şahsiyetinden etkilenerek serbest bırakmıştır. Ancak daha sonra tekrar 
çağırdığı bu kişiyi, insanların öteden beri benimsediği tavır ve davranışları kolayca 
değiştiremeyeceğini belirterek ölüme mahkûm etmiştir ve muhtemelen bu tür fikir sahiplerine 
bir mesaj vermek için onun cesedini şehirdeki köprüye astırmıştır.86 
                                                                                 
81  Mahmood Ibrahim, “Religious Inquisition as Social Policy: The Persecution of the Zanadiqa in the early Abbasid Caliphate”, 

Arab Studies Quarterly 16 (1994), 55-56, 68. 
82  Ibrahim, “Religious Inquisition as Social Policy”, 57. 
83  Vajda, “Les zindîqs en pays d’İslam”, 181 vd; Omar, “Some Observations”, 140 vd. 
84  Ibrahim, “Religious Inquisition as Social Policy”, 56. 
85  Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis, 92-98. 
86  Mehdî onu geri çağırdı ve bu şiir sana ait değil mi, diyerek onun şiirini okumaya başladı: “Yaşlı adam huyunu terk etmez / Ta ki 

toprağa gömülünceye kadar… / Vazgeçmiş gibi görünse de cehaletine geri döner. / Tıpkı hastalığı nükseden cılız bir hasta gibi…” Bu 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
235 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Sonrasında Halife Hâdî de bu konuda geleneksel Abbâsî siyasetini takip etmiştir. Öyle ki 
Halife Mehdî, huzuruna getirilen bir zındığın tövbeye davet edilmesine rağmen bundan 
kaçınması üzerine idam emrini verdikten sonra oğlu Hâdî’ye bu meselenin öneminden söz 
ederek ona zındıklıkla mücadele etmesi yönünde vasiyette bulunmuştur. Vasiyetinde 
zındıklarla mücadelede hiçbir şekilde taviz verilmemesi gerektiğine vurgu yapmış, zındıkların 
sapkın inanç ve düşüncelerini ana hatlarıyla oğluna aktarmıştır. Ardından gördüğü bir rüya 
üzerinden bu duruma açıklık getirmiş rüyasında atası Abbâs’ı gördüğünü, kendisine iki kılıç 
hediye ettiğini, bu kılıçlarla nur ve zulmete inananlara karşı savaşmasını istediğini 
söylemiştir.87 Hâdî’nin de “Andolsun, eğer yaşarsam, bu fırkanın tamamını tek bir göz bile 
kırpan bırakmayıncaya kadar öldüreceğim.” dediği ve bu vasiyete sıkı sıkıya bağlı kacağını 
bildirdiği zikredilmektedir.88  

Hâdî, kısa süren iktidarı boyunca esnasında zındıkları sürekli izleyerek gereken cezaları 
uygulamıştır. 169/785 yılında, zındıkları takibata alarak birçok kişiyi öldürtmüştür. 
Öldürülenler arasında kâtiplerden Yezdân b. Bâzân ile Nehrevân halkından Ali b. Yaktîn de 
dâhil olmak üzere önemli isimler yer almıştır. Bir hac menasiki olan tavafı alaycı bir şekilde 
harman döven hayvanlara benzettiği için bu tavrı onun zındıklığına delil kabul edilmiş ve Ali b. 
Yaktîn halka açık bir meydanda idam edilmiştir. Öyle ki Halife babasının aksine 
Haşimoğulları’ndan Ya‘kûb b. el-Fadl başta olmak üzere çok sayıda zındığı öldürerek babasının 
vasiyetini yerine getirmiştir.89 Onun zındıkları yargılamak ve infaz etmek üzere bin kadar 
darağacı hazırlattığı ancak çok geçmeden vefat ettiği kaydedilmektedir. 

 Hârûnürreşîd devri; sosyal, kültürel, siyasi ve iktisadi vb. bakımdan pek çok sahada 
kayda değer gelişmelerle Abbâsîlerin en görkemli dönemi olmasına rağmen Hâricî ve Şiîlerin 
başlattığı kıyam hareketleri, Kelb-Kays çatışmasına dayalı isyanlar, Berberî ayaklanmaları ile 
yönetimden gayrı memnun unsurların ve heretik oluşumların ayaklanma hareketleri yönetimi 
meşgul etmiştir. Hârûnürreşîd zamanında sapkın fikirleriyle tanınan Amr b. Muhammed el-
Amrekî adlı zındığın etrafında örgütlenen ve kırmızı renk kıyafetleri sebebiyle kendilerine 
Muhammire denilen heretik oluşum Cürcân dolaylarında isyan başlatmıştır. Alî b. Îsâ b. 
Mâhân’ın raporuyla zındıkların bu isyan girişimini haber alan Hârûnürreşîd, Amr b. 
Muhammed’in öldürülmesi talimatını vermiş; böylece zındık fitnesi dağılmadan 
söndürülmüştür.90 Hârûnürreşîd devrinde kelamcılar yerine muhaddis ve fakîhler, zındık ve 
mülhidlerle yürütülen fikri mücadelede etkin rol almışlardır. Ancak cedel yöntemine yabancı 
oldukları için bu konuda başarılı olamamışlardır. Hint hükümdarının talebi üzerine 

                                                                                                                                                              
sözlerin ardından Mehdî “Demek ki sen de zındıklık huyunu ölene kadar bırakamayacaksın.” diyerek öldürülmesini emretti. Bk. 
Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 53-54. 

87  Vasiyetindeki  ِفإَنِ يِ رَأيَْتُ جَدَّكَ الْعبََّاسَ فيِ الْمَناَمِ، فَقَلَّدنَيِ سَيْفيَْنِ، وَأمََرَنيِ بِقتَلِْ أصَْحَابِ الاثنْيَْن ifade için bk. Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/220. 
88  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/220. 
89  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/190. 
90  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/266. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
236 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Harûnürreşîd tarafından bir muhaddisin gönderildiği ancak Sümeniyye’den bir bilgenin varlık, 
bilgi ve nübüvvete dair soruları karşısında başarısız olduğu aktarılmaktadır.91 

Bu dönemde ‘inançta ve amelde birliği sağlama’ projesi kapsamında dinî mevzularda 
cedel ve tartışmalar yasaklanmıştır. Bu nedenle zındıklıkla mücadelede Mehdî’nin bir süre 
kendilerinden istifade ettiği Mu‘tezile kelâmcıları bu dönemde nüfuzlarını kaybetmeye 
başlamışlardır. Öyle ki, Harûnürreşid râfızî olduğu gerekçesiyle Bişr b. Mu‘temir’i ve zındıklığı 
dolayısıyla Bişr’in talebesi Sümâme b. Eşres bu dönemde hapsettirmiştir.92 Fakat Sümâme 
zamanla halifenin meclislerine düzenli katılmış ve nihayetinde Me’mûn’un hocası ve danışmanı 
olarak önemli bir mevkiye yükselebilmiştir. Buna mukabil fakihler, hadisçiler ve dilciler 
Hârûnürreşîd döneminde daima ön planda olmuşlardır. Fakîh Ebû Yûsuf’un (ö. 182/798) bu 
dönemde halifenin içinden çıkamadığı hukukî müşkilleri halletmesi93 sebebiyle kādılkudât 
makamına terfi ettirilmesi, İmam Muhammed ile İmam Şafiî’yi huzurunda tartıştırması94 bu 
minvalde değerlendirilebilir. Onun nazarında hadis ulemasının ve özellikle de Hicazlı 
olanlarının otoritesi tanınmış durumdadır.95 Zira bu devirde İmam Mâlik, Ebû İshak el-Fezârî, 
Muhammed b. Hâzim, Süfyan b. Uyeyne, Veki‘ b. el-Cerrâh gibi pek çok muhaddis itibar 
görmüştür. Öyle ki Halife Hârûnürreşîd, bin hadis uydurduğu iddiasıyla cezalandırılmak üzere 
yargılanan bir zındığın itirafları karşısında Abdullah b. Mübârek ve Ebû İshak el-Fezârî gibi 
muteber hadisçiler bulunduğu için bu uydurmaların dine zarar veremeyeceğini söylemiştir. 
Halife’nin bu ifadesi güvenilir muhaddislerin zındıkların bu tür uydurmalarını tespit 
edebileceklerine işaret etmektedir.96  

Bu süreçte muhaddis ve fakihlerle iyi ilişkiler geliştiren Halife, vezirlik makamının 
yetkilerini kullanarak kadim Fars inanç ve geleneklerinin ihyası için faaliyetlerde bulunan 
Bermekî ailesini yakından takip etmiştir. Harûnürreşid, devlet yönetiminde Fars nüfuzunu 
kırmak amacıyla uzun müddet vezirlikten sorumlu Bermekî ailesini tasfiye etmek istemiştir. Bu 
doğrultuda Ca‘fer b. Yahyâ idam edilmiş, onun kardeşleri ile babası Yahyâ da hapsedilmiş, 
yetkileri ellerinden alınmış, malları müsadere edilmiştir. Bu olayın nedenleri arasında çeşitli 
olaylardan bahsedilebilir; ancak bu ailenin yasaklı kelâmi tartışmaları yeniden canlandırarak 
iktidar karşıtı unsurlara hizmet ettiği ve Fars kökenli olması nedeniyle zındıklıkla yakın bir 
şekilde ilişkili olduğu düşüncesi öne çıkmaktadır. Ca‘fer’in öldürülmesiyle Bermekî ailesinin on 
yedi yıl süren iktidarı sona ermiştir.97 

                                                                                 
91  Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları”, 120-122. 
92  Ebû Bekr Ahmed b. Alî el-Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, thk. Beşşar Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1422/2001), 

8/22. 
93  Marshall G. S. Hodgson, İslâm’ın Serüveni: Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih, çev. Alp Eker vd. (İstanbul: İz Yayınları, 1993), 

1/249. 
94  Ömer Özpınar, Hadis Edebiyatının Oluşumu (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2022), 47. 
95  Hodgson, İslâm’ın Serüveni, 1/248-249. 
96  Öldürüleceğini anlayan zındığın “Peki, Peygamber’in tek bir kelimesini dahi söylemediği halde onun adına uydurmuş olduğum 

bin hadis hakkında ne dersin?” şeklindeki itirafı için bk. Ebû Abdillâh Şemsüddîn ez-Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ, thk. Beşşâr 
Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1402/1982), 8/542. 

97  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/295. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
237 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Me’mûn dönemine gelindiğinde fikri mücadelenin daha fazla tercih edildiği 
anlaşılmaktadır. Beytü’l-Hikme adlı bir birim kurarak tercüme faaliyetlerine sistematik bir 
boyut kazandıran Me’mûn zamanında da zındıkların fikirlerine karşı mücadele edildiği 
görülmektedir. İlmi ve âlimi son derece önemseyen Halife, zındıkların oluşturduğu zararlı 
faaliyetlerle mücadele kapsamında dönemin ilim adamlarıyla çeşitli çalışmalar yürütmüş ve bu 
kapsamda reddiye türünde çeşitli eserlerin telifini teşvik etmiştir.98 Fars kökenli mütercim ve 
şair Sehl b. Hârûn bu merkezin başına getirilmiş; halifenin teşvikleri sayesinde hanedanlığın en 
yoğun çeviri faaliyetleri yapılmıştır. Dini ve felsefi eserlerin yanı sıra tıp, astronomi, 
mühendislik, müzik, aritmetik gibi alanlarda çok sayıda eser Arapça’ya tercüme edilmiştir.99 
Me’mûn devri, ilmî ve kültürel anlamda tercüme çalışmalarının hat safhaya ulaştığı parlak bir 
dönem kabul edilmektedir. Bunun neticesinde felsefî ve teolojik düşünce revaç bulmuş, bu 
konularda entelektüel bir ilerleme kaydedilmiştir. Öte yandan tercüme hareketlerinin 
tetiklediği ve Müslüman toplumun yabancı olduğu birtakım fikri ve itikadi hususlar zındıkların 
zararlı faaliyetleri neticesinde toplumda yaygınlık kazanmaya başlamıştır. Görünüşe göre, Grek 
ve Fars kültüründen yapaılan tercümeler, müspet etkilerinin yanı sıra Müslüman toplum için 
bazı menfi sonuçlar da doğurmuştur.100  

Tercüme hareketinin olumsuz neticeleri hiç kuşkusuz zındıkların, tercümeleri İslam 
kültürüne karşı bir mücadele aracı olarak kullanmışlardır. Bu tercümeler, İslam’a yönelik 
eleştiri ve polemik üretmek, Fars kültürünü yaymak, Şuûbî akımları desteklemek ve İslam’ın 
temel öğretilerine meydan okumak amacıyla yapılmıştır. Bu tercümeler, İslam toplumunda 
fikirsel bir bölünme yaratmayı, İslamî akideleri tartışmaya açmayı, zındık öğretileri toplumda 
yaymayı hedeflemiştir.101 Bu sebeple Me’mûn’un zaman zaman sert önlemlere başvurduğu 
görülmektedir. Söz gelimi Me’mûn Basra’da on kişiden oluşan zındık topluluğun nur ve zulmet 
fikrini benimsedikleri ve Mani’nin öğretilerini inandıkları haberi kendisine ulaşınca derhal 
derdest edilip isimlerinin bildirilmesini ve huzuruna getirilmelerini istemiştir. Halife onları 
bizzat sorgulamış, inançlarını açıklamaya zorlamıştır. Müslüman olduklarını söylemelerine 
rağmen Mani’ye hakaretten özellikle kaçınmışlardır. Dürrâc (Turac kuşu) adı verilen ve Mani 
inancında kutsal kabul edilen hayvanı kesmekten imtina etmeleri üzerine Me’mûn bu zındık 
grubun infaz edilmesi emrini vermiştir.102 Cezai tedbirlerin yanı sıra söz konusu sapkın 
düşüncelerin etkisini kırmak amacıyla âlimleri halka açık merkezlerde münazaralar yapmaya 
davet etmiştir. Hatta Me’mûn’un bizzat kendisinin de zındıklarla münazaralarda bulunduğu 
ifade edilmiştir.103 Bu doğrultuda zararlı fikrî oluşumlarla mücadele için gerekli ilmi ve kültürel 
altyapı tesis edilmiştir.104 

                                                                                 
98  Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ, 10/274. 
99  Demirci, Beytü’l-Hikme: Kuruluşu, Etkileri ve İşleyişi, 53 vd. 
100  Özdemir ve Şafak, “Abbâsîlerin İlk Yüzyılında Tercüme Faaliyetleri”, 134-135. 
101  Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları”, 122-123. 
102  Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 4/9-11. 
103  Âtıf Şükrî, ez-Zendeka ve’z-zenâdıka, 166. 
104  İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 174. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
238 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Beytü’l-Hikme sadece müslüman âlimlere tahsis edilmiş bir kurum değildir, muhtelif 
beldelerden çok sayıda âlim ve mütercim bu kurumda çalışmalar yürütmüşlerdir.105 
Kütüphanenin yanı sıra, müellif, mütercim, müstensih, mücellit, verrâk ve kâtiplerin 
kullanımına sunulmuş birimleriyle son derece fonksiyonel bir kurum olan Beytü’l-Hikme106 
çeşitli düzeyde konferanslara ve umuma açık münazaralara da ev sahipliği yapmıştır.107 Bir 
kısmına bizzat Halife Me’mûn’un nezaret ettiği buradaki münazaralarda cedel usulüne dayalı 
tartışmalar yapılmış, zındıkların tahripkâr ideolojileriyle fikri anlamda mücadele edilmiştir. 
Beytü’l-Hikme’de gerçekleştirilen geniş katılımlı münazara meclisleri, söz konusu sapkın akım 
ve anlayışların toplumdan arındırılması bakımından zındıklarla mücadelede önemli bir 
fonksiyon icra etmiştir. Me’mûn dönemi tercüme hareketleri açısından belki de en verimli 
dönemdir. Özellikle felsefî eserlerin tercüme edilmesi önemsenmiş birçok ilim adamı 
yetiştirilmiş bunun olumlu yansımaları da İslâm toplumunda daha parlak bir dönemin 
yaşanmasına olanak sağlamıştır. Abbâsî halifeleri fikrî mücadele yöntemlerine de gereken 
önemi verdikleri ve bunun tezahürlerinin ise gerek tercüme faaliyetleri noktasında gerekse 
düşünce yapısının geliştirilmesi alanlarında görülmektedir. Dolayısıyla bu yapılan çalışmalar 
İslâm kültür ve medeniyet tarihinde önemli bir dönüm noktası olmuş, zındıklık ve diğer zararlı 
fikrî hareketlerle de nitelikli mücadele için manevra kazandırmıştır. 

Abbâsî yönetimi, dini ve kültürel yönden baskı altındaki Irak ve İran coğrafyasına kendi 
potansiyellerini ortaya çıkaracak imkân sundular. Tercüme hareketleri sayesinde farklı dini 
geleneklerin kültürel etkinliklerinin canlandırıldığı bu evre, kültürel bakımdan bir ilerleme 
olarak görülebilirse de fikir ve ideolojik bakımdan İslam karşıtı Mani, Mezdek, İbâhî, Dehrî, 
Deysânî vb. akımların da kendi metinlerini ve kutsal kitaplarını Arapça’ya aktarmaya 
başlamasına yol açmıştır. Müslüman toplum için bu yeni ve yabacı sayılabilecek gelişme, İslam 
karşıtı söz konusu akımların sapkın ideolojinin toplumda uyanmasını hedefleyen maksatlı bir 
faaliyete kapı aralamıştır.108 Bu topluluklar, entelektüel ve dini söylemleri aracılığıyla varlık 
göstermek istemişler ancak bu gelişmeler Abbâsî yönetimi tarafından hâkim dini söyleme aykırı 
görülmüş ve kültürel bir tehdit olarak algılanmıştır. Toplumun hâkim normlarına uyum 
sağlama konusunda başarılı olamayan bu gruplar zındıklık ve ilhad kapsamında mücadele 
edilmesi gereken unsurlar olarak değerlendirilmiştir. Dolayısıyla devletin egemen din 
anlayışına ve yerleşik kültür politikasına aykırı bu faaliyetlerle uzun soluklu bir mücadelenin 
bir siyasete dönüştüğü müşahede edilmektedir. Bu tablo zındık ve mülhidlerin tercümeler 
vasıtasıyla kendi inanç ve kimlikleriyle toplumda var olma mücadelesinin devletin kültürel 
politikasıyla ters düştüğü bir çatışmaya işaret etmesi bakımından önemli bir eşiğe tekabül 
etmektedir.109 

                                                                                 
105  Güneş, “İslâm Bilimini Kurumsallaştıran Bir Akademi”, 171. 
106  Demirci, Beytü’l-Hikme: Kuruluşu, Etkileri ve İşleyişi, 71 vd. 
107  Bozkurt, Abbâsîler, 222-223; Özpınar, Hadis Edebiyatının Oluşumu, 140. 
108  Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 23. 
109  Tanrıverdi, “Abbâsîlerin Kültürel Politikası”, 109. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
239 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3.3. Me’mûn’un Başlattığı Mihne Hadisesi ve Etkileri 
İslam dünyasında 3./9. yüzyıl başlarında ortaya çıkan gelişmeler fikri ve itikadi 

bakımdan devlet ve toplum nezdinde çeşitli kırılmalar meydana getirmiştir. Toplumsal 
ayrışmalara neden olan bu kırılmalar, hâkim fikir ve ideoloji ötesinde sapkın görüşlerine uygun 
çatışmalı atmosfer arayan zındıklara da alan açmıştır.  Abbâsîler döneminde “mihne” olarak 
tarihe geçen ve âlimler üzerinde bir tür çok boyutlu düşünsel baskı şeklinde uzun yıllar devam 
ettirilen politika, hem toplumsal ayrışmanın hem de birtakım teolojik kutuplaşmanın başat 
faktörü olarak dikkati çekmiştir. Bu politika Allah’ın sıfatlarına ilişkin entelektüel tartışmaların 
devamı gibi takdim edilse de esasen yönetim aleyhinde fikren ve siyaseten ortaya çıkabilecek 
muhalif hareketleri kontrol altında tutmak şeklinde maksatlı bir amaca yönelik olduğu 
anlaşılmaktadır.110 Kardeşi Emin ile girdiği mücadeleden galip çıkan ve iktidarı ele geçiren 
Me’mûn, Bağdat’ta başlayan genel memnuniyetsizliğin önüne geçebilmek ve Ali evladından 
gelebilecek olası isyanları kontrol altında tutabilmek için dini ve siyasi bakımdan farklı bir 
politika benimsemiştir. Hz. Ali’yi diğer sahabîlerden faziletli görmesi, bazı merasimlerde Şiî 
uygulamaları benimsemesi, Ali evladından Ali er-Rızâ’yı veliaht ilan etmesi, onunla kızını 
evlendirmesi, onun adına para bastırması, Fedek arazisini Ali oğullarına bırakması ve geleneksel 
Abbâsî sembolü olan siyah renk yerine Ali evladının alameti olan yeşil hil‘at giymesi, ayrıca 
devlet kademelerinde Arap unsurlar yerine Fars meşeli kimselere öncelik vermesi kendisine 
duyulan memnuniyetsizliği daha da artırmıştır. Bu durum başta Ehl-i hadis mensubu muhaddis 
ve fakihler olmak üzere Bağdat’taki muhalif zümreleri harekete geçirmiş ve toplumun muhtelif 
kesimlerinde rahatsızlık ve huzursuzluk meydana getirmiştir.111 Mihne hadisesi Me’mûn 
tarafından 218/833 yılında hanedanlığın içine düştüğü iç güvenlik zafiyeti üzerine başkadı İbn 
Ebî Duâd’ın fikriyle Halku’l-Kur’ân tezi üzerinden Bağdat’ta başlatılan ve toplum nezdinde 
nüfuz sahibi bir kısım muhaddis ve fakihleri doğrudan hedef alan teftiş ve sorgulama 
politikasının genel adıdır.112 Bu kapsamda Abbâsî yöneticileri fikir, tutum ve yönelimleriyle 
toplum nezdinde etki sahibi muhaddis ve fakihlerin yönetim aleyhinde oluşabilecek muhtemel 
bir örgütlenmeyi fikren desteklemelerinin önüne geçebilmek adına söz konusu âlimleri mihne 
sürecinde sorgulayıp kontrol altında tutmak istemişlerdir.113 

Mihne sadece Bağdat’ta gündeme gelmemiş, Mekke, Medine, Mısır, Dimaşk, Basra, Kufe, 
Tirmiz, İfrikıyye, Kayrevan, Âmul, Sistan ve Belh gibi pek çok bölgede katı bir şekilde 
uygulanmıştır.114 Bu durum güven ortamının bozulmasına, Mu‘tezilî fikir ve ideolojilerin Ehl-i 
hadîs mensubu âlimler üzerinde baskı unsuru olarak yaygınlık kazanmasına neden olmuştur. 
Öyle ki bu vasatta Ali b. Medînî, Hasan b. Hammâd, Ahmed b. Hanbel, Yezîd b. Hârûn, 
Muhammed b. Nûh, Ebû Saîd el-Kavârîrî gibi döneminin meşhur âlimleri sorgulanmış, bir kısmı 
                                                                                 
110  Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı, 19; Muharrem Akoğlu, “Siyasallaşma Sürecinde Halku’l-Kur’an Tartışmaları”, 

Bilimname 37 (2019), 370.  
111  Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân es-Süyûtî, Târîhu’l-hulefâʾ Menâhilü’s-safâʾ bi-tevârîhi’l-eʾimme ve’l-hulefâʾ (Beyrut: Dâru İbn 

Hazm, 1424/2003), 244. 
112  Akoğlu, “Siyasallaşma Sürecinde Halku’l-Kur’an Tartışmaları”, 372-373. 
113  Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı, 19. 
114  Mehmet Ümit, “Mihne Sürecinde Hanefîler”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (2010), 105-106. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
240 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Halku’l-Kur’ân tezini kabule yanaşmadığı için hapsedilmiş ve işkenceye uğramıştır.115 Ebû 
Ya‘kūb el-Büveytî ile Nuaym b. Hammâd gibi bazı isimler ise Sâmerrâ’da hapsedilerek ölüme 
terk edilmişlerdir. Mihne hadiselerinin en trajik olayı ise Ahmed b. Nasr el-Huzâî’nin bizzat 
Halife Vâsik-Billâh (842-847) tarafından infaz edilmiş olmasıdır. Halife; el-Huzâî’ye gündemdeki 
tartışmalı meseleler hakkında ne düşündüğünü sormuş, aldığı cevaplar karşısında dehşete 
kapılarak huzurundaki fakihlerin fetvasıyla onun küfre düştüğüne kanaat getirmiş ve el-
Huzâî’yi infaz etmiştir.116 Halk üzerinde ideolojik hâkimiyet sağlamak amacıyla onun cansız 
bedeninin Bağdat’ta uzun yıllar teşhir edilmiştir.117 Sayıları binlerle ifade edilen soruşturma ve 
yargılama olayları toplumda güvensiz bir ortam ve atmosfer üretmiştir. Bu durum sapkın fikir 
ve ideolojilerini yaymak isteyen zındıkların toplumda gizli saklı ve kışkırtıcı faaliyetler 
yürütmelerine ortam hazırlamıştır. 

Mihne, devlet eliyle yürütülen bir politikadır. Dikkatli incelendiğinde devlet 
yöneticilerinin ve yetkililerinin halku’l-Kur’ân meselesini bu süreçte bir tür araç olarak 
kullandıkları anlaşılmaktadır. Me’mûn Tarsus’a sefere çıktığı esnada valisi İshak b. İbrâhim’e 
yazdığı mektupla başlayan mihne olayları, halefleri Mu‘tasım (833-842) ve Vâsiḳ tarafından sıkı 
şekilde sürdürülmüştür.118 Mütevekkil (847-861) dönemine gelindiğinde bu süreçten beklenen 
sonuç alınmış ve devlet otoritesi yeniden tesis edilmiştir. Mütevekkil döneminde siyasi ve dini 
politikalarda yeni bir yönelim baş göstermiş ve hanedanlık üzerindeki Mu‘tezile mezhebinin 
etkisini zayıflamıştır.119 Sünnî âlimler himaye edilmiş ve bürokratik kurumlara yapılan 
atamalarda öncelik verilmiştir. Halife halku’l-Kur’ân tartışmalarını yasaklamış ve mihne 
sürecini sona erdirmiştir. Mihne sürecinin muhalif aktörü Ahmed b. Hanbel’e iade-i itibarda 
bulunmuş, bu sürece fikri öncülük yapan başkadı İbn Ebî Duâd’ı görevden almıştır.120 

Mihne olayının ürettiği çatışmalı ortam, zındıkların hareket alanını genişlettiği gibi 
tarafların da birbirlerini tekfir etmelerine yol açmıştır. Mu‘tezile ile Ehl-i hadîs âlimleri 
arasındaki bu gerginlikten kaynaklı olarak taraflar birbirlerini itham etmişlerdir.121 Mütevekkil 
döneminde güç ve itibar kaybına uğrayan Mu‘tezile mensupları, savundukları halku’l-Kur’ân 
fikri sebebiyle zındıklıkla itham edilir hale gelmiştir. Mihne mağduru Sünnî zümreler bu 
dönemde telif ettikleri reddiye ve polemik türü eserlerle Mu‘tezilî fikirleri zındık ve 
mülhidlerin fikirleri olduğunu savunmuşlardır. Söz gelimi Kûfeli meşhur muhaddis Abdullāh b. 
İdrîs (ö. 192/807), Allah kelamının mahlûk olduğunu ifade eden kimsenin zındık ve kâfir olacağı, 
bu düşünceye sahip bir kimseyle nikâh yapılamayacağı, böyle birinin arkasında namazın caiz 

                                                                                 
115  Süyûtî, Târîhu’l-hulefâʾ, 245-246. 
116  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 9/135-136. 
117  Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı, 58-60. 
118  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/631-634. 
119  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, 272-273. 
120  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 9/190. 
121  Dahası mihne hâdisesinin sosyal ve kültürel ilişkilere olduğu kadar hoca-talebe ilişkilerine de zarar verdiği görülmektedir. Bu 

vasatta mihneye karşı koyan Ahmed b. Hanbel ile baskılara dayanamayan Yahyâ b. Maîn arasındaki kadim dostluğun zarar 
gördüğü bilinmektedir. Mihne dönemindeki mütesahil tutumu nedeniyle Ahmed b. Hanbel’in bu kimselerden hadis nakletmeye 
sıcak bakmadığı belirtilmektedir. Bk. Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ, 11/87. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
241 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

olmadığı ve bu kimselerin cenaze namazlarının kılınmaması gerektiği görüşündedir.122 İmam 
Mâlik, Hasan b. Hammâd ve Yahyâb. Saîd el-Kattan’a göre bu düşünceye sahip kimse zındıktır. 
Ali b. el-Medînî, Vekî‘ b. Cerrâh, Abdullah b. Mübârek ve Leys b. Sa’d’a göre kâfir; Ahmed b. 
Hanbel’in de içinde bulunduğu bazı âlimlere göre ise bu kimse Cehmîdir. Abdurrahman b. 
Mehdî’ye göre bu görüşteki bir kimsenin kanı helaldir.123 Basra’nın önde gelen kadılarından 
Muâz b. Muâz b. Nasr b. Hassân “Her kim Kur’ân mahlûktur derse zındığın ta kendisidir” 
görüşüne sahiptir.124 Örneğin Bişr el-Merîsî Kur’ân’ın mahlûk olduğunu ifade etmiş, bu yüzden 
zındık olarak nitelenmiştir.125 Benzer şekilde Ehl-i hadîs mensubu âlimlerin tasnif etmiş 
oldukları temel hadis kaynaklarında başta Mu‘tezile ve re’y mensupları olmak üzere Hâricîler, 
Mürcie, Şîa vb. gibi oluşumları sünnete aykırı zararlı görüşlere sahip bid‘atçi gruplar olarak 
takdim etmişlerdir. Halku’l-Kur’ân meselesinin siyasallaşması neticesinde mahlûk olduğunu 
kabul eden düşünce sahipleri, mahlûk olmadığını söyleyenler ya da bu konuda görüş 
belirtmeyen kesimleri mübtedi, mülhid ve zındık olmakla suçlamışlardır. Dolayısıyla 
Me’mûn’dan önceki evrede ağırlıklı olarak Mani, Mazdek vb. dini mensupları gibi din dışı 
unsurlar zındık ve mülhid kabul edilirken Mihne’den sonra meselenin siyasal bir boyut 
kazanması sonrasında Mu‘tezile ve Ehl-i hadîs arasında cereyan eden sürtüşme neticesinde 
tarafların birbirlerini zındıklıkla itham etttikleri görülmektedir. 

Mihne olayından sonra sürecin mağduriyetini yaşayan ulema, telif ettikleri eserler ve 
naklettikleri rivayetler üzerinden Mu‘tezilî fikir ve düşünce yapısını benimseyen kesimleri 
hedef almışlardır.126 Söz gelimi 3./9. asrın sembol isimlerinden Buhârî, Halku efʿâli’l-ʿibâd adıyla 
müstakil bir reddiye yazmış, giriş kısmında Kur’an’ın mahlûk olduğunu benimseyenlerin 
İslam’dan nasipleri olmadığını, onların Müslüman kabul edilmeyeceğini, bu görüşlerinden 
teberri etmedikleri takdirde öldürülmelerini salık veren rivayetler üzerinde durmakta; zındık 
gruplardan Cehmiyye’yi hedef almaktadır.127 İbn Kuteybe, el-İḫtilâf fi’l-lafz isimli polemik türü 
eserinde hem Halku’l-Kur’an meselesinde kendi çizgisini tahkim etmiş hem de Müşebbihe ve 
Cehmiyye’nin müteşabih içerikli birtakım ayetlere dair görüşlerini eleştirmiştir. Benzer şekilde 
sürecin mağdurlarından Ahmed b. Hanbel’in er-Red ʿale’l-Cehmiyye ve’z-zenâdıka isimli eseri de 
gerek Cehmiyye’ye gerekse zındık ve mülhitlere reddiye niteliği taşımaktadır. Ahmed b. Hanbel 
ağırlıklı olarak akîde merkezli eserinde zındıklıkla ilgili olarak hangi şahıs ve grupları tenkit 
ettiği konusunda bilgi bulunmasa da kendi döneminde gündemde olan ve selef akâidi ile ters 
düşen görüşlere sahip şahıs ve fırkaları eleştirmektedir. Onun mütekellimûn âlimlerini zındık 
olarak değerlendirdiği bilinmekle beraber burada Mu‘tezile’ye dönük tenkitlerin öne çıkmadığı 

                                                                                 
122  Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî, Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd ve’r-red ʿale’l-Cehmiyye ve ashâbi’t-ṭaʿṭîl (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1411/1990), 17. 
123  Buhârî, Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd, 17-24. 
124  Ebû Abdillâh Şemsüddîn ez-Zehebî, Teẕkiretü’l-ḥuffâẓ (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), 1/237. 
125  Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, 7/531. 
126  Mehmet Hayri Kırbaşoğlu, “İslam Düşüncesinin Teşekkül Devrinden Bir Kesit ‘Ashâbü’l-Hadis’in Akaid Edebiyatı’”, İslâmî 

Araştırmalar Dergisi 1/5 (1987), 81 vd. 
127  Buhârî, Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd, 7 vd.. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
242 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

anlaşılmaktadır.128 Eserde zındıkların özellikle Kur’ân hakkında içine düştükleri sapkınlıklar 
yüzünden hem kendilerinin hem de tâbî olanları doğru yoldan çıkardıkları meselesinin 
üzerinde durarak somut ya da olası itirazlarına cevaplar vermektedir. Onun eleştirilerinde yer 
yer Ebû Hanîfe ile Amr b. Ubeyd’e çoğu kere de Kur’ân’a hakaret ettiği bildirilen çağdaşı İbnü’r-
Râvendî’ye tenkitlerde bulunduğu söylenebilir.129 

3.4. Etnik ve Kültürel Unsurların Etkisi 

Coğrafi sınırların genişlemesi, Müslüman toplumun farklı dini ve etnik unsurlarla 
etkileşime girmesini sağlamış, Müslümanlar bu sayede yabancı oldukları birtakım yeni 
unsurlarla temasa geçmişlerdir. Abbâsî devrinde İslam topraklarının en geniş coğrafi sınırlara 
erişmesi, Arap ve Farsların dışında birçok farklı etnik unsurun dini, ilmi, siyasi, ictimai açıdan 
etkileşimine zemin hazırlamıştır. Bu durum zındık ve mülhidlerin artmasına, sapkın fikir ve 
ideolojilerin Müslümanlar arasında yayılmasını hızlandırmıştır.130 
Müslümanlar Fars topraklarına yönelik askerî harekâtları ilk defa Hz. Ebû Bekir döneminde 
başlatmışlardır. Özellikle Kādisiye (15/636) savaşından sonra meydana gelen muharebelerin 
sonuçları Müslüman Arapların lehine sonuçlanmıştır. Kādisiye’de Müslüman Arapların başarısı; 
Irak bölgesinin kapısını açması, Müslümanlarda fetih şuurunu artırması, Sâsânîler’in inkırazını 
başlatması, başkent Medâin’in fethini kolaylaştırması, sonraki fetihleri hızlandırması ve ele 
geçirilen şehirlerde Müslümanların siyasi, ictimai açıdan yapılanmasına imkân tanıması 
bakımından önemli kabul edilmektedir. Hz. Ömer döneminde ise Nihâvend (21/642) savaşında 
Müslüman Arapların Sâsânîler’i mağlup etmesi Hemedan, Rey, İsfahan, Kūmis ve Mâh başta 
olmak üzere birçok bölgenin Müslümanlar lehine el değiştirmesini sağlamıştır. İslam tarihi 
açısından bir dönüm noktası kabul edilen bu gelişme sonrasında Sâsânî hükümdarı Kisrâ III. 
Yezdicerd, topraklarını peyderpey terk ederek doğuya çekilmek zorunda kalmıştır. Nihâvend 
savaşı sonunda da Sâsânî imparatorluğu tarihe karışmıştır. Müslüman Araplar fethettikleri 
şehirlerde İslam’ın yayılmasını temin ederken aynı zamanda Sâsânî devlet geleneğinden de 
etkilenmişlerdir.131  

Sâsânîler siyasi, iktisadi, sosyal ve kültürel sahalarda İslam devletlerine önemli katkılar 
sağlamıştır.132 Bir taraftan Araplar yabancı oldukları bu sistemi kendi anlayışlarına adapte 
ederken diğer taraftan Farslılar, kendi iktidarları dönemindeki ihtişamlı zamanlarını yeniden 
elde etme çabası içerisine girmişlerdir. Bu dönemde İslâm, Orta İran ve Horasan’da önemli 
ölçüde yayılmıştır. Bazı bölgelerde ise Zerdüştler kendi inançlarını sürdürmüşlerdir. Erdebil, 
Horasan, Merv, Hemedan, Isfahan, Kâşân, Kum, Rey, Kazvin gibi önemli şehirlere ise Arap 
kabileler yerleştirilmiştir. Dolayısıyla buralarda yaşayan Fars ve Arap unsurlar arasında dini ve 

                                                                                 
128  Ebü’l-Muzaffer es-Sem‘ânî, el-İntiṣâr li-aṣḥâbi’l-ḥadîs,̱ thk. Hasen el-Cîzânî (Suud: Mektebetü Edvâi’l-Menâr, 1417/1996), 9. 
129  Ahmed b. Hanbel, er-Red ʿale’ zenâdıka ve’l-Cehmiyye, 58-59. 
130  Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları”, 112-113. 
131  Azimli, “Abbâsîler’in İlk Döneminde Farisî Karakterli İsyanlar”, 232. 
132  Sâsânî birikim ve kültürünün katkıları için bk. Ahmet Altungök, “Sâsânî Kültür ve Medeniyetinin İslâm Kültür ve Medeniyetine 

Etkileri”, Tarih İncelemeleri Dergisi 29/2 (2014), 446-447. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
243 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kültürel etkileşim başlamıştır.133 Müslümanlar, fethettikleri bölgelerdeki din inanç 
mensuplarına zimmî statüsü vermiş, belli başlı kısıtlamalar haricinde onların dini yaşantılarını 
hoşgörü ile karşılamıştır. Bu durumdan en çok hoşnut olan kesim ise Maniciler olmuştur.134 

Fetihlerle birlikte coğrafi sınırların genişlemesi, çeşitli ırk ve milletlerden insanların 
İslâm toplumuna dâhil olması gibi sebepler birtakım sorunların ortaya çıkmasına sebep 
olmuştur. Toplumun çevre kültür ve inançlarla etkileşime girmesi, yeni oluşan yerleşim 
merkezlerinin kadim kültürlere ait unsurları bünyesinde barındırmaya başlaması Arap ve Fars 
çekişmesini gün yüzüne çıkarmıştır.135 Öyle ki Râşid halifelerden sonra Emevî devrinde de 
yükselişini sürdüren Araplar büyük bir güç haline gelmişler, takip edilen mevâlî politikası 
nedeniyle Farslar askeri ve idari vazifelerde Arapların hizmetinde bulunmuştur. Emevîler 
devrinde ikinci sınıf Müslüman kabul edilen gayrı Arap milletler Abbâsîler devrinde kimlik 
mücadelesine girişmişlerdir. Müslümanların hem siyaseten hem de aynı zamanda dini ve 
kültürel yönlerden güçlü bir görünüm arz ettiği erken Abbâsî devrinde Farslılar, kadim din ve 
kültürlerini canlandırmak için birtakım faaliyetler içerisine girmişlerdir. Bu vasatta zındık ve 
mülhidler, Müslümanların fikir ve itikat yapısına uymayan belli başlı meseleleri tartışmaya 
açmak, Kur’ân ve Sünnet’e aykırı söylemlerde bulunmak ve toplumun hâkim din anlayışına 
aykırı tutum ve icraatlar benimsemek suretiyle toplumda tahripkâr bir yol izlemişlerdir.   

Diğer taraftan Müslümanların gerçekleştirdiği fetih hareketleri ile İslâm coğrafyası hızlı 
bir şekilde genişlemiştir. Fethedilen bu yeni yerlerdeki halkların çoğu felsefî, kültürel ve dinî 
yönden köklü medeniyetlerin mirasçıları konumunda olduklarından bu bölgelerden insanların 
bir kısmı kendi dini geleneklerini devam ettirmek isterken kimileri de yükselen bir güç olan 
İslâm’ı kabul etmişlerdir. Buna rağmen Zerdüşt etkinin yoğun olarak görünür olduğu Fars ve 
Kirman gibi Müslümanlara uzak eyaletlerde eski din ve kültürleri hâkimiyet alanını genişletmek 
istemişlerdir. Ayrıca Hire ve Kufe gibi birçok farklı dini ve etnik unsurun bir arada bulunduğu 
kozmopolit bölgelerde zındıklık faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. İnandıkları dinlerden ve 
atalarından miras kalan fikir ve ideolojiyi tamamen terk edemeyen bu kesimler, Müslüman 
olduktan sonra kaçınılmaz olarak eski fikir ve öğretilerini İslam’a dâhil etmişlerdir. Farslılar, 
kadim tarihleri ve dinleri ile ilgili kitapları Arapça’ya tercüme ederek kendilerine ait olan 
düşünceleri yayma gayretinde olmuşlar, bunu yaparken de kendilerine ait olanı hem gelecek 
nesillere aktarmak hem de inanç esaslarını tekrardan gün yüzüne çıkarmayı amaçlamışlardır.136 

İslâm coğrafyası fetihler yoluyla genişlediğinde farklı unsurların bir arada bulunduğu 
çok kültürlü bir toplum yapısı ortaya çıkmıştır. Bu dönemde belli başlı kültürler, toplumsal ve 
kültürel etkileşimde başat rol oynamışlardır. Bunlar Fars, Yunan, Hint ve Arap kültürüdür. 
Bunun yanında İslâm, Hıristiyanlık ve Yahudilik, Budizm ve Hinduizm gibi dini kültürler de aynı 
bölgelerde yaygın inanışlar arasında olmuşlardır. Dolayısıyla dini ve kültürel bakımdan 

                                                                                 
133  Osmangazi Özgüdenli, “İran”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/396. 
134  Hüseyin Kahraman, Kûfe’de Hadis İlk Üç Asır (Bursa: Emin Yayınları, 2006), 139. 
135  Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı, 31-32. 
136  Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri”, 37. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
244 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kozmopolit bir toplum yapısının meydana gelmesi kaçınılmaz olmuştur.137 Müslümanların bu 
tür yabancı kültür ve medeniyetler ile ilişkileri, büyük ölçüde tercüme hareketleri ve fetihlerle 
birlikte artış göstermiştir. Sınırların genişlemiş olması sadece sınır hattının değişmesi ve 
Müslüman yöneticilerin farklı şehirleri ele geçirmesinden ibaret değildir. Bununla birlikte 
siyasi ve sosyal etkileşimin yanı sıra sanatsal, kültürel, dilsel ve bilimsel bir yakınlık ve etkileşim 
meydana gelmiştir. Çok dilli ve çok kültürlü bu gruplar, Müslümanların inanç ve amel 
düzeyinde etkilemişlerdir. Bu faaliyetlerde Fars menşeli oluşumların Hinduizm ve Budizm gibi 
geleneksel dinlere ilgi duyması da fikirlerini etkilemiştir.  Bilindiği gibi Arapların Hintlilerle ve 
onların inanç sistemlerinden olan Hinduizm ve Budizm’le tanışmaları İslâmiyet öncesi bir 
dönemde olmuştur. Arapların ticari faaliyetleri kapsamında çeşitli alışverişler için Hindistan’a 
yolculuk yaptıkları bilinmektedir. Aynı şekilde bu dönemde Meyd, Esâvire, Zut, Seyâbice gibi 
Hint kabileleri Arabistan bölgesine yerleşmişlerdir. İlerleyen süreçte özellikle Abbâsîler 
dönemine gelindiğinde Hindistan Bağdat arasında geliştirilen ilişkiler vasıtasıyla iki tarafın 
âlimleri arasında fikrî münasebetler artmıştır. Farslılar, çeşitli sebeplerle ilişkiler kurdukları 
Hint kültürüne karşı büyük bir ilgi duymuşlar, Cündişâpûr’a bazı Hint âlimleri davet ederek 
mimari, matematik, edebiyat, astronomi, tıp gibi çeşitli bilgiler öğrenmişlerdir. Bu dönemde 
Hint kültür ve medeniyeti yalnızca Müslümanları etkilememiş bilakis bölgedeki hâkim unsurlar 
üzerinde de etkili olmuştur.138 Zındıklık ve ilhad hareketleri ile siyasi, dini, ictimai açıdan aykırı 
fikir ve tartışmaları sürdüren zındıklar örtülü ve açıktan faaliyetlerde bulunarak İslâm 
toplumunu inanç ve amele dair kabul ve eğilimlerini ifsat etmeye yönelmişlerdir.  

Etnik ve kültürel açıdan Arap ve İslam karşıtı oluşumlara uygun bir yapıya sahip olması 
nedeniyle Horasan gibi bölgeler, farklı fikir ve ideolojilere sahip grupların yönetim karşıtı 
ayaklanmalarına merkezi haline gelmiştir. Abbâsîlerin ilk dönemindeki isyanlar tek bir nedene 
bağlı olarak izah edilemese de özellikle Horasan, Maveraünnehir ve Deylem gibi bölgelerde 
İslam’ın tam anlamıyla yerleşmediği toplum kesimlerinin eski inanç kalıntılarından tamamen 
sıyrılamaması, bu bölgelerde yönetim karşıtı daha fazla isyan görülmesine yol açmıştır. Bu 
tablo, zındıkların geleneksel inanç ve kültürlerine bağlı toplulukları, yönetimin Arap merkezli 
politikalarının etkisiyle zaman zaman doğrudan ve dolaylı yollarla Abbâsîlere karşı mücadeleye 
yönlendirmelerini kolaylaştırmıştır. Abbâsîlerden beklenti dışı bir muameleyle karşılaşan 
unsurlar yönetimden gayrimemnun çevrelerle irtibata geçerek birtakım isyanlara 
yönelmişlerdir. Esasen erken dönemde Abbâsîlere karşı ayaklanan kesimler, Emevî idaresine 
karşı onları fikren ve fiilen destekleyen unsurlardan başkası değildir.  

Abbâsîleri iktidara getiren gruplar, yeni yönetimle birlikte kendi çıkarları 
doğrultusunda daha ayrıcalıklı olmayı ummuşlardır. Ancak Abbâsîler, geniş bir coğrafyada 
farklı etnik ve mezhepsel gruplara hitap eden bir yönetim kurmaya çalışırken bu beklentilere 
yeterince cevap verememişlerdir. Farklı kesimlerin meşruiyet taleplerini karşılamakta zorlanan 
Abbâsî yönetiminin tutumu bir dizi memnuniyetsizliklere yol açmıştır. Bu durum sosyal, 
                                                                                 
137  Emîn, Duha’l-İslâm, 1/160. 
138  Hodgson, İslâm’ın Serüveni, 1/81. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
245 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ekonomik ve siyasi sorunların büyümesinin yanında toplum nezdinde Abbâsî aleyhtarlığına 
neden olmuştur. Bunun sonucunda patlak veren isyanlarda, dönemin fikri akımları ve 
toplumsal ayrışmaları da etkili olmuştur. Zındıklar olarak adlandırılan ve Müslüman toplumda 
yerleşik dini anlayışlara aykırı görüşlere sahip grupların isyanlarda yer yer rol oynadığı 
söylenebilir. Özellikle Fars kökenli ayaklanma hareketlerinin bir kısmında zındıkların etkili 
olduğu anlaşılmaktadır.139 Kimi isyanlarda da zındıklığın etkisi görünür değilse de mevcut 
huzursuzlukları körükleyen unsurlar arasında yer almaktadır. Abbâsîlerin merkezi otoriteyi 
sağlamada yaşadığı problemler, yöneticilerin benimsediği katı ve şiddet yanlısı politikalar, 
farklı kesimlerinin talep ve beklentilerinin karşılanmaması gibi çeşitli faktörler, Abbâsî 
yönetimini hedef alan birçok isyan hareketinin doğmasına yol açmıştır. Öte yandan Ebû Müslim 
el-Horasânî’nin kayda değer katkılarıyla iktidara gelen Abbâsîlerin onu ve etki sahası içindeki 
unsurları dışlaması, hanedanlık karşıtı hareketlerinin sosyopolitik yönüne de işaret etmektedir. 
Abbâsî bürokrasisi, bu ayaklanmaların bir kısmını zındıklık ekseninde değerlendirmiş; böylece 
zındıklık hem dinî hem de siyasî bir araç hâline gelmiştir. Söz konusu isyanlar yalnızca siyasi 
açıdan sadakatsizlik veya merkez–taşra gerilimi bağlamında değil, aynı zamanda bölgelerin 
İslâm öncesi dinî geleneklerini muhafaza etme eğilimleri çerçevesinde ele alınmalıdır. 
Denilebilir ki erken Abbâsî döneminde zındıklık hareketleri kitlesel ayaklanmalara sebebiyet 
vermiştir. 

Abbâsî karşıtı Fars kökenli isyanların tamamı doğrudan zındıkların çıkardığı isyanlar 
değilse de bu ayaklanmaların temelinde yatan kadim Fars inanç ve kültürünü canlandırma 
arzusu, İslam’ın tevhid ve ahiret gibi temel öğretilerini hedef alması, Müslüman toplumun 
amelî ve ahlakî pratiklerini ifsada çalışması, çoğunlukla Arap karşıtı etnik unsurlara hitap 
etmesi; Deylem ve Horasan gibi İslam’ın tam anlamıyla içselleştirilemediği bölgelerden taraftar 
bulması; Manici, Mezdekî, Zerdüştî, İbâhî vb. gibi fikri çevrelerle irtibatlı olması gibi birçok 
faktör140 bu isyanların dolaylı yoldan zındıklıkla ve zındık grupların faaliyetleriyle belirgin 
şekilde benzerlik göstermektedir. Bu anlamda Râvendiyye, Sünbâziyye, İshâk et-Türkî, Üstâzsîz, 
Mukannâiyye vb. gibi Abbâsî karşıtı ayaklanmaların141 erken Abbâsî döneminde zındıkların 
faaliyet alanlarını genişletmesine imkân sağladığı savunulabilir. Öyle ki Abbâsî döneminde 
zındık hareketleri kitlesel ayaklanmalara ve bunlara bağlı olarak İslam karşıtı fikri ve itikadi 
akımlara zemin hazırlamıştır.  

Bu isyanlar içerisinde Abbâsî yönetimini uzun süre meşgul eden ve en yıpratıcı 
isyanlardan biri Bâbek tarafından başlatılmıştır.142 Ebû Müslim’in intikamının alınması üzerinde 
uzlaşan çevrelerin siyasî mücadelesi olarak başlayan hareket zamanla dinî bir çerçeveye 
bürünerek Hürremiye adını almıştır.143 Kadim Fars inançlarını özellikle de Mezdek kalıntılarını 

                                                                                 
139  Cem Zorlu, “Abbâsî Devleti’ne Karşı İlk Silahlı Hareketler”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 1/1 (2001), 104-105. 
140  Zorlu, “Abbâsî Devleti’ne Karşı İlk Silahlı Hareketler”, 106-107. 
141  Azimli, “Abbâsîler’in İlk Döneminde Farisî Karakterli İsyanlar”, 234-240. 
142  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/556; İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed, el-Kâmil fi’t-târîh, thk. Muhammed 

Yûsuf ed-Dekâke (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407/1987), 5/432. 
143  Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 3/244. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
246 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

barındıran bu yapılanma, Araplara duyulan nefret politikasıyla yeni bir hüviyet kazanmıştır.144 
201/816’da başlayan hareket Azerbaycan’da tehlikeli boyutlara ulaşacak kadar yayılmış ve 
güçlenmiştir. Hilâfeti yirmi yılı aşkın bir süre boyunca meşgul eden bu isyan, Türk komutanlar 
sayesinde Bâbek’in öldürülmesiyle 223/838’de sona ermiştir.145 Hürremiyye öğretileri; nur ve 
zulmet ilkesini benimseme, ibâhîlik anlayışı, cinsel serbestiyet, mülkiyet ortaklığı, tenasüh 
inancı, Ebû Müslim’e muhabbet, Ebû Ca‘fer el-Mansûr’a lanet vb. gibi fikirleri içermektedir.  
Zındıkların yaygın inanış ve kabulleri dikkate alındığında bu unsurların zındıklık olgusunu 
körükleyerek hareketin belli başlı bölgelerde yayılmasına kolaylaştırdığı söylenebilir. Öte 
yandan Me’mun ve Mu‘tasım dönemlerini en sorunlu gailelerinden biri olan Bâbek el-Hürremî 
isyanı, sadece siyasi ve askeri yönlerden Abbâsîlere zarar vermekle kalmamış aynı zamanda 
İslam karşıtı oluşumların da önünü açmış görünmektedir.146   

Abbâsîler döneminde zındıklıkla ilişkilendirilen isyan hareketlerinin etkilerinin kısa 
sürede ortadan kalkmadığı anlaşılmaktadır. Nitekim Bâbek el-Hürremî’nin ölümünden sonra 
dahi benzer karakterli hareketlerin tamamen sona ermediği; 4./10. yüzyılın başlarına kadar 
İsfahan başta olmak üzere Horasan, Taberistan, Cürcân ve Rey gibi gayri Arap unsurların yoğun 
olduğu bölgelerde Hürremî grupların faaliyetlerini kısmen sürdürdükleri görülmektedir. Bu 
durum, zındıklığın yalnızca belirli bir ayaklanma evresiyle sınırlı kalmayıp Abbâsî 
coğrafyasında süreklilik arz eden bir muhalefet biçimi olarak varlığını koruduğunu 
göstermektedir. Erken Abbâsî döneminde Hürremiyye ve benzeri hareketlerde zındık unsurlar, 
İslâm’ın inanç ve amel telakkisini reddeden ideolojik kabullerini siyasi muhalefetle birleştirerek 
açık ve kitlesel isyanlara dönüştürme çabası içine girmişlerdir. Bu isyanların bastırılmasıyla 
birlikte zındıklık, açık ve silahlı başkaldırı formunu büyük ölçüde terk etmiş; daha çok gizli 
yapılanmalar, yerel gruplar ve fikrî faaliyetler üzerinden varlığını sürdürmüştür. Bu dönüşüm 
sürecinde zındıklığın Bâtınî düşünceyle kesiştiği görülmektedir. Zındıklık ile Bâtınîlik 
arasındaki ilişki, doğrudan bir özdeşlikten ziyade tarihsel bir süreklilik ve dönüşüm ilişkisi 
çerçevesinde değerlendirilmelidir.  

Abbâsî otoritesinin özellikle 2./8. asrın sonlarından itibaren zındıklığa yönelik sert 
tedbirler alması, bu tür hareketlerin açıktan varlık göstermesini giderek imkânsız hâle 

                                                                                 
144  Hürremiyye’nin doğuşu ve büyümesini tetikleyen saikler için bk. Mehmet Azimli, Abbâsîler Dönemi Bâbek İsyanı (Ankara: İlahiyat 

Yayınları, 2004), 38-56. 
145  Bâbek’in isyan sürecinde 255 bin dolayında insan öldürdüğünden söz edilmektedir. Ayrıca Afşin’in onunla harp ettiği zaman 

zarfında sefere çıktığı her gün için 10 bin dirhem, karargâhında kaldığı her gün için de beş bin dirhem harcadığından 
bahsedilmektedir. Bu sosyal ve mali tablo bile Bâbek’in sıradan bir isyancı olmadığını açık bir şekilde göstermektedir. Tabiatıyla 
Halife Mu‘tasım, belki de bu sıradışı hadiseye dikkat çekmek için, onun infaz edilmeden önce bir filin üstünde teşhir edilmesini 
istemiştir. Bu ana tanık olmak isteyen insanların, sarayın halka açılan ana kapısı olan Bâbü’l-Âmme’den Sâmerrâ yakınlarında 
bulunan kışla yeri Matîre’ye kadar saf tuttukları belirtilmektedir. Dahası şair Muhammed b. Abdülmelik ez-Zeyyât bu hadiseyi 
tasvir ederken şu beyti inşad etmiştir: “Fil âdet olduğu üzere süslenip boyandı, Horasan’ın şeytanını taşıyor diye... / Filin azaları (böyle) 
boyanmazdı, ancak şanı büyük(!) olan biri için yapılır bu!” Bâbek’in infazı bizzat Halife Mu‘tasım’ın sarayında ve huzurunda 
gerçekleştirilmiştir. Önce el ve ayakları kesilmiş; sonrasında da infaz edilerek başı Horasan’da, bedeni ise Sâmerrâ’da teşhir 
edilmiştir. Ayrıntı için bk. Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 9/52-54; Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 4/46-49; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-
târîh, 6/38-39. 

146  Bâbek hareketinin daha kapsamlı sonuçları için bk. Azimli, Abbâsîler Dönemi Bâbek İsyanı, 153-155. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
247 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

getirmiştir. Bu durum, zındık eğilimlerin açık inkâr ve silahlı isyan yerine takıyye, gizlilik, 
sembolizm ve ezoterik yorumlara dayalı yeni ifade biçimlerine yönelmesine neden olmuştur. Bu 
dönüşümün zındıklığın Bâtınîlik içinde erimesi şeklinde tezahür ettiği söylenebilir.  Böylece 
zındıklığın açıktan ve fiilî muhalefet tutumu fikrî ve kültürel muhalefet biçimine dönüşmüştür. 
Bu bağlamda zındıkların ezoterik yorumlar, ibahî eğilimler, imam esaslı yapılanma, takıyye 
esası, gizli örgütlenme ve bâtınî yorumlar gibi eğilimlerle Bâtınî yapılara yöneldiği 
anlaşılmaktadır. Bu dönüşüm süreci, zındıklığın Bâtınî düşünceyle kesişimini de hızlandırmıştır. 
Zındıklıkta görülen ibadetlerin geçersizliği, dinî yükümlülüklerin sembolik yoruma 
indirgenmesi ve şeriatın aşılması gibi eğilimler, Bâtınî söylem içinde daha sistemli ve hiyerarşik 
bir yapı kazanmıştır. Bâtınîlik ise zahirî din anlayışını aşan ve nasların yalnızca seçkin bir zümre 
tarafından bilinebilecek gizli anlamlara sahip olduğunu savunan yapısıyla, zındık düşüncenin 
takıyye ve gizlilik ihtiyacına uygun bir zemin sunmuştur. Bu dönüşüm sürecinde Bâtınîlik 
zındık düşüncenin kendisini yeniden üretmesine imkân sağlayan başlıca çerçeve olmuştur. 
Bununla birlikte bu süreç, Bâtınîliğin bütünüyle zındıklıkla özdeş olduğu anlamına gelmemekte; 
ancak zındık eğilimlerin tarihsel şartlar içerisinde Bâtınî yapılarda kendilerine daha elverişli bir 
ifade alanı bulduklarını göstermektedir. 

3.5. Şuûbîlik Fikir ve İdeolojisi 

Şuûbiyye hareketi erken Abbâsî döneminde derin sosyal, siyasi ve fikri etkiye sahip 
ideolojik akımlardan birisidir. Bu hareket Arap asabiye, kültür ve egemenliğine bir tür 
başkaldırı olup İslam dinini benimsemiş olan Fars, Türk, Kıptî, Nabatî, Rum ve Berberî gibi diğer 
etnik unsurların, Araplar karşısında üstün olduğunu iddia eden bir milliyetçilik anlayışına 
dayanmaktadır.147 Emevîlerin sonlarından itibaren yaygınlaşan ve Abbâsîlerin ilk dönemlerinde 
hat safhaya ulaşan Şuûbîlik hareketi, savunduğu prensipler bakımından zındık ve mülhidlerin 
maksatlarına elverişli bir fikri atmosfer üretmiştir. Araplarla diğer milletlerin müsavi olduğu 
fikriyle yola çıkan hareket, süreç içerisinde Arapları küçümseyen diğer milletleri tebcil eden bir 
düşünceye evrilmiştir.148 

Bilindiği gibi Hz. Peygamber asabiyet anlayışının hüküm sürdüğü bir toplumdan, İslâm 
kardeşliği prensiplerinin hâkim olduğu bir toplum inşa etmiştir. Gerek Resûlullah devirinde 
gerekse Hulefâ-yi Râşidîn döneminde Müslümanlığın etnik ve sınıfsal ayrımına dayalı bir 
anlayış ortaya çıkmamıştır. Ancak Emevîler Arapların dışındaki diğer milletlerden İslam’ı 
benimseyen kesimleri ikinci sınıf Müslüman kabul edip dışlayan bir siyaset takip etmişlerdir. 
Emevîler iktidarında hızlı seyreden fetihlerle birlikte Araplar’ın dışında muhtelif etnik ve dinî 
çevreler Müslüman olmaya başlaması; Berberîler, Türkler, Farslar vb. gibi unsurları toplumsal 
bir güç haline getirmiştir. Fakat Emevî yöneticilerinin çoğu mevâlîye keyfi vergiler yüklemiş, 
maaş divanından gelir ayırmamış, Müslüman oldukları halde onlardan cizye almışlardır.149 Bu 
                                                                                 
147  Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 149. 
148  Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 158-159. 
149  Emevîler döneminde Arap ırkını üstün tutan anlayış o kadar güçlenmişti ki, dönemin âlimlerinden Nâfi b. Cübeyr, mevâlî 

arkasında kılınan namazı Allah’a bir tevazu olarak görmüştür.  Bk. Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve 
Tezâhürleri”, 28. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
248 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

durum bahsedilen etnik unsurlarda rahatsızlığa neden olmuş ve müsâvât talebiyle gündeme 
gelen bir karşı hareket doğurmuştur. Toplumsal tabanı Emevî yönetimi tarafından 
ötekileştirilen mevâlîlerden oluşan150 bu hareket, başlangıçta Araplar ve diğer milletler arasında 
herhangi bir üstünlük olmadığını savunmuşlardır.151 Şuûbiyye taraftarları, muhtemelen 
başlangıçta Araplarla rekabet edebilecek güçleri olmadığından152 üstünlüğün sadece takvada 
olduğunu belirten ayetlerle daha uzlaşmacı bir yaklaşım benimsemişlerdir.153 Bu kişilere 
“ehlü’t-tesviye” denilmiştir.154 Fakat Emevîlerin Arapları üstün gören politikası, diğer etnik 
unsurları Arap karşıtlığı ve düşmanlığı fikrinde bir araya getirmiştir. Şuûbîliğin siyasî, fikrî ve 
edebî açıdan kurumsal ve sistematik hale gelmesinde hareketin başat aktörü olan Farsların rolü 
önemlidir. Abbâsîlerin iktidara gelmesinde de etkili olan bu unsurlar, ihtilalden sonra devlet 
kademelerinde daha fazla söz sahibi olmaları sebebiyle Emevîler döneminde savundukları 
adalet ve müsavat söylemini terk ederek gayrı Arap unsurların üstünlüğü tezini işleme 
başlamışlardır. Abbâsîlerle birlikte iyiden iyiye kendisini gösteren Şuûbiyye mensupları edebi, 
fikri ve siyasi yönlerden Araplara meydan okumaya başlamışlardır.155 Dolayısıyla eşitlik 
prensibiyle başlayan hareket zamanla Araplara, Arapça’ya ve Kur’an’a yönelik hiciv ve nefrete 
dönüşmüştür.156 Fars kökenli grupların başını çektiği bu akım, Halife Me’mûn ve Halife 
Mu‘tasım zamanında ortaya çıkış amacından sapacak şekilde güç kazanmıştır. Şuûbîlik Irak, 
Suriye, Mısır, Kuzey Afrika, Horasan ve Endülüs gibi doğu ve batı İslam dünyasında kendisine 
Arap dışı etnik unsurlardan taraftarlar bulabilmiştir. Bu süreçte hareketin siyasî, edebî, fikrî 
açıdan farklı bir karaktere bürünmeye başladığı anlaşılmaktadır.157 

Şuûbîlik ve zındıklık olguları arasında yakın ve sıkı bir ilişki söz konusudur. Bu iki olgu 
da Müslüman toplumların sosyokültürel dinamiklerin gelişimiyle irtibatlı hareketlerdir. İlki 
Arap üstünlüğü fikrine karşı çıkarken ikincisi, geleneksel dini otoriteyi sorgulayan bir tutuma 
sahiptir. Bu anlamda her iki hareket de Müslüman toplumda yerleşik kültür ve düşünce 
sistemine karşı alternatif bir arayışı ifade etmektedir. Şuûbîlik hareketi içerisinde marjinal bazı 
kesimler, Arap kültürünü ve beşerî ilimlerini kıyasıya savunan âlimlerin muhalefetiyle 
karşılaşınca eleştirilerini Kur’an’ın edebi üslubuna ve Arap dil ve kültürüne yöneltmeye 
başlamışlardır. Bu anlamda Şuûbîlik hareketinin etnik ve siyasi faaliyetlerini bir paravan olarak 
kullanan zındık ve mülhidler, bu sayede Mani, Mezdek, Zerdüşt fikirleri Müslüman toplumda 
yaygınlaştırmak için çaba göstermişlerdir. Bu maksatla onların gerek Kur’an ayetlerini Araplar 
                                                                                 
150  Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler, 8-19. 
151  Emîn, Duha’l-İslâm, 1/62; Şevkī Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-ʿArabî el-ʿAsru’l-ʿAbbâsî el-Evvel (Kahire: Dârü’l-Maʿârif, 1966), 75. 
152  Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri”, 34. 
153  el-Hucûrât 49/13. Veda Hutbesi’ni dinleyen Ebû Nadre adlı sahâbînin aktardığına göre Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle 

buyurmuştur: “Ey insanlar! İyi bilin ki Rabbiniz de birdir, atanız da! Ne Arap, Arap olmayandan üstündür ne de Arap olmayan 
kimse Arap’tan. Ne beyaz, siyahiden ne de siyahi, beyaz olandan üstündür. Gerçekte üstünlük ancak takva ile mümkündür.” Bk. 
Ebû Abdillâh Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, thk. Şuayb el-Arnaût vd. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001), 5/411. 

154  Emîn, Duha’l-İslâm, 1/62. 
155  Muhammet Hekimoğlu, Abbasi Dönemi Arap Edebiyatında Zındıklık (H. 133-442/ M. 750-1050) (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006), 15. 
156  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, 265. 
157  Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri”, 32-33. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
249 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

aleyhine te’vil ve tahrif ettikleri, gerekse Hz. Peygamber adına uydurdukları rivayetlerle 
Müslümanları fikri ve itikadi yönden ifsat etmeyi hedefledikleri anlaşılmaktadır. Nitekim 
Abbâsîler döneminde Ebû Nüvâs, Beşşâr b. Bürd, Ebân b. Abdülhamîd, Di‘bil, Hureymî gibi 
Şuûbîlik fikrini savunan şair ve müelliflerin bir kısmının zındıklar arasından gösterilmesi bu iki 
olgu arasındaki yakın ilişkiyi ortaya koymaktadır.158 Nitekim Mu‘tezilî âlim Vâsıl b. Atâ, sapkın 
fikir ve yaşantısıyla bilinen meşhur zındık Beşşâr b. Bürd’ün yazdığı şiirlerin tehlikesine dikkati 
çekmiş ve  “Bu kör mülhidin sözleri, şeytanın en yanıltıcı ve en aldatıcı tuzaklarıdır” diyerek 
uyarıda bulunmuştur.159 Dolayısıyla bu süreçte Şuûbiyye, zındıkların bu grup içerisinde 
kolaylıkla kamufle olabileceği ve farklı etnik unsurların gölgesinde ayrılıkçı ve sapkın fikirlerini 
dile getirebilecekleri bir fraksiyona dönüşmüştür. Şuûbîler, başlangıçta savundukları eşitlik ve 
adalet ilkelerinden uzaklaşarak diğer milletlerin Araplardan üstün olduğu iddiasını 
benimsemişlerdir. Bu ideolojik değişim sonrasında bazı şair ve edipler, kendi dil ve kültürlerini 
tebcil ederken Arap dil ve ilmi mirasını tahkir etmişlerdir. Neticede Araplara ve onlarla 
ilişkilendirdikleri İslâm’a hakarete varan bazı içerikler üretmeye başlamışlardır. Savundukları 
fikirlere meşruiyet kazandırmak için inşad ettikleri söz ve şiirlerin yanı sıra birtakım hadisler 
uydurmak suretiyle Hz. Peygamber’in dini otoritesini istismara yönelmişlerdir.160 

Öyle ki İslâm dininde takvâ dışında bir üstünlük kabul edilmemiş ve esas olanın 
mü’minler arası kardeşlik olduğu161 vurgulanmışken Şuûbîler gerek Araplar’ı zemmeden 
gerekse diğer milletleri öven hadisler üretmişlerdir. Bu sayede Emevî milliyetçiliğinden intikam 
alma yoluna gitmişlerdir. Bu durumu fırsata dönüştüren zındıklar da İslâm’ın dinî ve ahlakî 
değerlerini bozmak için bu doğrultuda faaliyet göstermişlerdir. Lisanlar ile ilgili uydurma 
rivayetler zındıkların maksatlarıyla örtüşmektedir. Bir rivayette Hz. Peygamber’in Arap oluşu, 
Kur’ân’ın Arapça olması ve ehl-i cennetin dilinin Arapça oluşu sıralanarak Arap’ın bu üç 
nedenle sevilmesi gerektiği vurgulanmaktadır.162 Yine Arap’ı aldatanın şefaatten mahrum 
kalacağı, Arap sevgisinin iman, Arap nefretinin nifak alameti olduğu, Arap’ın zelil olmasının 
aslında İslâm’ın zelil olması demek olduğu vb. bu rivayetlerde vurgulanan hususlar 
arasındadır.163 Oysa Kur’ân bu bağlamda herhangi bir ırk, dil, kabile yahut zümreye imtiyaz 
tanımamaktadır. Aksine sûr’a üflendiği zaman hiçbir şeyin fayda vermeyeceği o zaman kişiye 
tek faydalı olacak olan şeyin amellerinin ağır gelmesi olduğu açıkça ifade edilmektedir.164 

                                                                                 
158  Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri”, 38, 41-42. 
159  Âtıf Şükrî, ez-Zendeka ve’z-zenâdıka, 178-179. 
160  Bu süreçte Şuûbiyye mensupları, kendi ideolojisine uygun içerikte hadisler uydurmuşlardır. Arapları ve Arap dilini yeren, Fars 

dili başta olmak üzere diğer dil ve milletleri öven rivayetleri ekseriyetle Şuûbîlik hareketi bağlamında ele almak gerekmektedir. 
Bk. Abdülfettâh Ebû Gudde, Mevzû Hadîsler, çev. Enbiya Yıldırım (İstanbul: İnsan Yayınları, 2015), 56. 

161  el-Hucurât 49/10. Bu yolun izlenmesinde bütün müslümanların manevi bir çatının altında toplanmak istenmesi olduğu 
anlaşılmaktadır. Dil, ırk, mezhep gibi farklılıkların yerine aynı değerler etrafında inanç birliğinin sağlanmasının en temel gaye 
olduğu görülmektedir. Bk. Mehmed Said Hatiboğlu, “İslamda ilk Siyâsî Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşliliği”, Ankara Üniversitesi 
İlâhiyat Fakültesi Dergisi 23/1 (1979), 125-126. 

162  Ebü’l-Ferec İbnü’l-Cevzî, el-Mevdû‘ât, thk. Abdurrahman Muhammed Osman (Medine: el-Mektebetü’s-Selefiyye, 1386/1966), 
2/41; Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân es-Süyûtî, el-Leʾâli’l-maṣnûʿa fî eḥâdîsi̱’l-mevżûʿa (Beyrut: Dârü’l-Maʿrife, ts.), 1/442. 

163  Cihan, Uydurma Hadislerin Ortaya Çıkışında Zındıkların Rolü, 54. 
164  el-Mü’minûn 23/101-102.  



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
250 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Dolayısıyla mezkûr rivayetler ile Arap ırkının üstün olduğu düşüncesinin dimağlara 
yerleştirilmek istendiği anlaşılmaktadır. Buna mukabil bu minvalde üretilen rivayetlere karşı 
Allah öfkelendiğinde vahyi Arapça olarak, hoşnut olduğunda ise Farsça olarak inzâl ettiği 
şeklinde hadisler uydurulmuştur. 165 Kavim, kabile, lisan ve milliyetlerle ilgili övgü ve yergi 
içeren karşılıklı uydurmalar çoktur. 

Cennet ehlinin dilinin Arapça olduğu,166 arşı kuşatan meleklerin Farsça konuştuğu, 
Farsça konuşan kimsenin rezilliğinin artıp cesaretinin azalacağı, Arapça’nın yeryüzü ve 
gökyüzünün lisanı olduğu, Farsça konuşmanın münafıklığa sebebiyet verdiği gibi karşılıklı 
polemik türü söylemler uydurma rivayetlerde kendilerine yer bulabilmiştir. Söz gelimi 
uydurma bir rivayette Habeşli bir kimseyi eve almanın berekete neden olacağı ifade edilirken167 
başka bir rivayette ise Habeşlilerin aç iken hırsızlık, tok iken zina ettikleri belirtilerek 
kınandıkları görülmektedir.168 Büyük ölçüde Şuûbîlik akımıyla birlikte gündeme geldiği 
anlaşılan bu tür rivayetlerin, muhtevaları itibarıyla zındıkların amaçlarıyla örtüştüğü 
görülmektedir. 

Zındıklık hareketleri, tarihsel süreçte iki ana perspektif üzerinden 
değerlendirilmektedir. İlk olarak Mani ve Mezdek gibi dinlere mensup kesimlerin düalizme 
dayalı inançlarını toplumda yaygınlaştırmak amacıyla bu hareketi sürdürdükleri ifade 
edilmiştir. İkinci bakış açısı ise mevâlî toplulukları içerisinde bulunan ve kadim inançlarına 
bağlı gruplar ile devlet yöneticileri arasında şekillenen gerilimlere odaklanmaktadır. Görünürde 
inanç temelli gelişen bu çatışmalar, arka planda derin bir sosyal kırılma ve kültürel ayrışmaya 
dayanmaktadır. Daha açık bir ifadeyle zındıklık faaliyetleri, mevâlînin eski inanç ve 
geleneklerine bağlı kalan unsurları ile Arap yönetimi arasında cereyan eden, kültürel düzlemde 
bir varoluş mücadelesi olarak da tasvir edilebilir.169 Bu anlamda Şuûbiyye hareketi; farklı 
dinlerin, kültürlerin ve düşünce geleneklerinin bir araya geldiği çok katmanlı bir yapı 
görünümüne sahiptir. Hareket siyasi, dini, sosyal ve kültürel bakımdan baskıcı politikaların 
gölgesinde bir tepki olarak doğup gelişmiş, Abbâsî iktidarıyla birlikte değişen dini ve sosyal 
politikalardan yararlanmışlardır. Bazı şuûbîlerin aynı zamanda meşhur zındıklar arasında 
gösterilmesi, zındıkların ağırlıklı olarak Fars kökenli din ve geleneklerin mensupları olması, 
zındıkların Şuûbîlik adı altında kendi düşüncelerini öne çıkarmaya çalışmaları gibi hususlar 
Şuûbîlik olgusunun gelişmesi ile zındıklık faaliyetlerinin artış göstermesi arasında bir ilişki 
olduğuna işaret etmektedir. Araplar’ı tezyif ederken aynı zamanda İslâm’ın ahlak ve değer 
içerikli malzemelerini kendi düşüncelerine uygun şekilde ifsat ettikleri anlaşılmaktadır. 

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER  
Erken Abbâsî devrinde ‘zındıklık’ terimi, sadece dinî açıdan sapkınlık ya da İslâm dışı 

amel ve inançları ifade eden sınırlı bir kavram olmaktan çıkmış daha geniş çerçeveye sahip çok 
                                                                                 
165  İbnü’l-Cevzî, el-Mevdû‘ât, 1/111. 
166  İbnü’l-Cevzî, el-Mevdû‘ât, 3/71. 
167  Ebü’l-Hasan İbn Arrâk, Tenzîhü’ş-Şerîʿa, thk. Abdülvehhâb Abdüllatîf (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1401/1981), 2/37. 
168  İbn Arrâk, Tenzîhü’ş-Şerîʿa, 2/31. 
169  Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler, 20. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
251 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

yönlü bir anlam kazanmıştır. Bu devirde zındıklık, bir taraftan fikri ve itikadî meselelere ilişkin 
farklı görüş ve eğilimlere göndermede bulunurken diğer taraftan siyasî otoriteye ya da 
toplumsal düzene bir tür meydan okuma olarak algılanan tutum ve söylemleri içine alacak 
şekilde genişlemiştir. Abbâsî iktidarının güç kazanmasıyla birlikte, devlet otoritesini tahkim 
etme ve egemen kültür oluşturma çabaları çerçevesinde bu kavramın sınırları te’vil edilerek 
siyasi ve ideolojik bir engizisyon aracına dönüşmüştür. Özellikle Mu‘tezile gibi farklı itikadi 
görüş ve yorumlara sahip oluşumların devlet nezdinde güçlenmesi, kelami ve felsefi 
meselelerin mezhepler arası tartışmalara karışması ve yabancı kültürlerden etkilenen 
Müslüman toplumda yeni fikirlerin yayılması gibi saikler zındıklığın taraftar bulmasına ve 
kapsamının genişlemesine yol açmıştır. Bu süreçte zındık olarak nitelendirilen şahıs ve gruplar, 
yalnızca İslam dışı inanışlara sahip olanlarla sınırlı kalmamış; devletin siyasi ve kültürel 
politikalarını eleştiren edip, şair, mütercim ve entelektüeller de bu kapsamda 
değerlendirilmiştir. Bu vasatta zındıklık kavramının genişlemesi, hem siyasi ve sosyal yönden 
çok boyutlu bir dönüşümün yansıması olarak okunabilir. Bu durum, tabiatıyla İslâm 
toplumunda gelenek ve yenilik taraftarı fırka ve oluşumlar arasındaki gerilimi artırmıştır. 
Müslüman toplumdaki fikri ve itikadi birtakım ayrışmalara yol açan bu tablo, devletin bir 
kontrol mekanizması olarak dine olan yaklaşım biçimini de değiştirmiştir. Gerek devlet gerekse 
toplum nezdinde baş gösteren güvensiz ortam, zındık ve mülhidlerin hareket alanını 
genişletmiştir.  

Öyle ki bu dönem, İslam dünyasında dini, siyasi, sosyal ve kültürel anlamda büyük 
değişimlerin yaşandığı bir dönem olmuştur. Bu zaman zarfında Abbâsîler, çeşitli fikir 
hareketleri ve mezhep çatışmalarıyla karşı karşıya kalmışlardır. Yönetimden gayrı memnun 
unsurlar yer yer isyan hareketleriyle görünür hale gelebilmişlerdir. Zındıkların fikren öncülük 
ettiği isyanlar sonrası bu tür sapkın oluşumların devlet açısından ciddi bir tehdit ve tehlike 
unsuru olarak görülmüştür. Devletin ikbalini ve toplumsal düzeni önceleyen Abbâsî yönetimi, 
İslam’ın temellerine yönelik bu tür tehditleri bertaraf etmek için yoğun bir mücadele içerisine 
girmiştir. Başlangıçta zındıkların fikir ve ideolojilerini fikri açıdan çürütme amaçlı cedel ve 
tartışma yöntemi benimsenmiştir. Bizzat halife ve devlet yetkililerinin nezaretinde 
münazaralar düzenlenmiş, kelam ve hadis âlimlerinin zındıklarla umuma açık meydanlarda 
tartışmaları sağlanmıştır. Fikri mücadelelenin yanı sıra ilk kez Halife Mehdî tarafından zındık 
isyanlarını bastırmak ve toplumda sapkın amel ve itikat yapısına sahip kimseleri yargılayıp 
cezalandırmak amacıyla Dîvânü’z-zenâdıka adlı bir müessese kurulmuştur. Abbâsî yöneticileri 
hem devleti hem toplumu bu heretik unsurlardan arındırmak için bu mesele üzerine kararlı bir 
şekilde eğilmişlerdir. 

Zındıklıkla suçlanan kişiler sıkı bir denetimlerden geçirilmiş ve çoğu zaman ağır 
cezalara çarptırılmıştır. Öte yandan bu mücadelenin Abbâsî halifelerinin otoritesini 
sağlamlaştırma ve aleyhte gelişebilecek isyan ve kalkışmaları kontrol etme amacı taşıdığı da 
anlaşılmaktadır. Nitekim Emîn ve Me’mûn arasındaki mücadele neticesinde Farslılar lehine el 
değiştiren Abbâsî yönetimi, Bağdat merkezli iç karışıklığın önüne geçebilmek için Mu‘tezile 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
252 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

mezhebi öncülüğünde ‘mihne’ olarak bilinen bir tür fikri ve itikadi sorgulama politikasını 
yürürlüğe koymuş; bu sayede toplumda nüfuz ve etki sahibi bir kısım muhaddis, fakih, kadı ve 
edipler Halku’l-Kur’ân ideolojisini kabule zorlanmıştır. Mihne sadece Bağdat’ta gündeme 
gelmemiş, Mekke, Medine, Mısır, Dimaşk, Basra, Kufe, Tirmiz, İfrikıyye, Kayrevan, Âmul, Sistan 
ve Belh gibi pek çok bölgede katı bir şekilde uygulanmıştır. Bu sorgulamalar neticesinde birçok 
bölgede haksız yargılamalar, yersiz ve mesnetsiz ithamlar, hapis ve idam gibi çeşitli cezalarla 
toplumsal muhalefetin önü alınmış; böylece Abbâsî halifeleri otoritelerini yeniden tesis 
etmişlerdir. Halife Me’mûn’un başlatıp Halife Mu‘tasım ve Halife Vâsik’ın sürdürdüğü bu 
politika toplumsal ayrışma ve kutuplaşmanın yanı sıra fikri ve itikadi dayatmadan kaynaklanan 
güvensiz bir ortam üretmiştir. Mihne olayının ürettiği çatışmalı ve güvensiz atmosfer, zındık ve 
mülhidlere hareket alanı açmış; sapkın fikirlerini gizli ve örtülü faaliyetlerle yaymalarına imkân 
sunmuştur.  

Erken Abbâsî devrinde zındıklık ithamlarının merkezinde Mani, Mezdek, Zerdüşt vb. 
gibi Fars kökenli düalist ve gnostik kadim inançlara mensubiyet yahut temayül yatmaktadır. Bu 
gibi farklı dini ve felsefi akımlardan etkilenen grupların varlığı, devlet tarafından yalnızca din 
açısından değil, aynı zamanda siyasi ikbal ve istikrar açısından da potansiyel bir risk olarak 
değerlendirilmiştir. Bu dönemde Müslüman toplumun amel ve inanç düzeyindeki kabullerini 
tartışmaya açan zındık ve mülhidler, hâkim din anlayışını bozmaya çalışmanın yanı sıra resmî 
ideolojiye aykırı görüşleri yaymaya çalışmışlardır. Zındıkların tercümeler kanalıyla Mani, 
Mezdek, Deysan vb. geleneklerin temel eserlerini Arapça’ya çevirmeye ağırlık vermeleri, 
İslam’a karşı yürüttükleri mücadelenin kültürel yönüne işaret etmektedir. Bu vasatta gelişip 
büyüyen Şuûbîlik hareketi de zındıkların kamufle olduğu bir çerçeveye bürünmüştür. 
Dolayısıyla bir taraftan Arap kültürü ve beşerî sermayesiyle hesaplaşmak diğer taraftan da 
kadim Fars inanç ve gelenekleri üzerinden İslam’ı hedef almak isteyen zındıklar Şuûbîlik 
hareketini etnik ve siyasi faaliyetleri için bir paravan olarak kullanmışlardır.  

Zındıklık ile Bâtınîlik arasında da benzer bir kesişimden söz edilebilir. Ancak bu iki 
düşünce arasındaki ilişki, özdeşlikten ziyade tarihsel şartların şekillendirdiği bir etkileşim 
süreci olarak ele alınmalıdır. Abbâsîler döneminde zındıklık, isyan hareketlerinin 
bastırılmasından sonra tamamen ortadan kalkmamış; değişik bölgelerde ve farklı biçimlerde 
varlığını sürdürmüştür. Zamanla zındık eğilimlerin açık isyanlardan uzaklaşıp gizlilik ve 
sembolik yoruma dayalı Bâtınî düşünceyle benzer bir forma girdiği görülmektedir. Bu durum, 
zındıklığın tarihsel süreç içerisinde farklı formlar kazanarak devam eden bir olgu olduğunu 
göstermektedir. Bu yönüyle zındıklık, Abbâsîlerin siyasî ve dinî politikalarına karşı gelişen 
muhalefetin değişen şartlara uyum sağlayan dinamik bir muhalefet biçimi olarak okunabilir. 

Abbâsî halifeleri, karşı mücadeledesinde hem dini otoriteyi hem de ulema sınıfını aktif 
şekilde kullanmıştır. Özellikle Me’mûn döneminde, tercüme faaliyetlerine daha sistematik bir 
nitelik kazandırmak amacıyla Beytü’l-Hikme adlı bir kurum kurulmuş, aynı zamanda zındıkların 
fikirleriyle mücadeleye çeviriler kanalıyla da devam edilmiştir. Aynı zamanda Me’mûn devrinde 
Mu‘tezile’nin güç kazanmasıyla birlikte muhaddisler yerine kelamcıların zındık ve sapkın 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
253 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

fikirlerle fikri mücadele etmeye başlaması dikkat çekici bir manevra değişikliğidir. Dönemin 
önemli âlimleri, bir taraftan zındıklığın reddi konusunda eserler telif ederken diğer taraftan 
toplumda bir bilinç ve farkındalık oluşturmaya çalışmışlardır. Bunun yanı sıra devlet, güvenlik 
güçlerini ve istihbarat ağını kullanarak bu grupları sıkı bir şekilde takibe almış ve faaliyetlerini 
sınırlandırmaya çalışmıştır. Dolayısıyla mücadele, erken Abbâsî devrinde sadece dini açıdan 
heretik sayılan gruplara karşı bir harekât olmaktan ziyade devletin merkezileşmesi ve ideolojik 
bütünlüğünün sağlanması amacına yönelik çok boyutlu bir stratejinin parçası olarak 
değerlendirilmelidir. Bu süreçte uygulanan yöntemler, dönemin siyasi ve dini dinamiklerini 
anlamak açısından son derece önemli ipuçları barındırmaktadır. 

Bu çalışmanın sonuç ve tespitlerinden hareketle bazı önerilerde bulunulmaktadır: 
Zındıklık olgusu, farklı perspektiflerden ele alınmaya müsait bir kavram olarak görünmektedir. 
Bu bağlamda, farklı dönemlerdeki zındıklık algısının toplumsal yapı ve siyasi otoriteyle nasıl 
şekillendiği analiz edilebilir. Benzer şekilde tarihsel bağlamı, sosyolojik yönü veya teolojik 
altyapısı itibarıyla farklı kültür ve coğrafyalarda bu olgunun kendisine nasıl yer edindiği 
üzerinde durulabilir. Yine zındıklık olgusunun İslam dininin temel metinleri olan Kur’ân ve 
hadis üzerindeki etkilerinin incelenmesi de bu çalışmanın tespit ve bulgularını destekleme 
açısından büyük önem taşımaktadır. Aynı şekilde, zındıklık olgusunun yalnızca erken dönem 
Abbâsî Devri’nin dini ve siyasi tutumlarını şekillendirdiğini ifade etmek yetersiz bir 
değerlendirme olacaktır. Bu anlamda zındıklık olgusu, geçmişle sınırlandırılmaksızın günümüze 
kadar uzanan tüm yönleriyle ele alınması gereken önemli bir meseledir. Öyle ki, zındıkların 
iman, ibadet, ahlak ve toplumsal konuların ötesinde karamsar tarih tasavvurları, apokaliptik 
senaryolar, mitolojik anlatılar ve eskatolojik hikâyelerle örülü bir muhayyile ürettikleri ve geniş 
halk kitleleri üzerinde etkili oldukları görülmektedir. Bu tür sapkın akım ve anlayışların açık ya 
da örtülü faaliyetlerle Müslüman toplumlar üzerinde tehdit oluşturduğu açıktır.  

Günümüzde de bu durumun etkilerinin çeşitli yansımalarıyla zaman zaman gündeme 
geldiği görülmektedir. Zındık ve sapkın unsurların İslam’ı tahrif, Müslüman toplumları ifsat 
etme arzularının canlılığını koruduğu söylenebilir. Bu zararlı faaliyetler sonucunda 
Müslümanların doğru İslam algısının engellendiği ve gayrı İslami bazı anlayış ve uygulamaların 
yerleşmesinde zındıkların önemli bir etkisi olduğu anlaşılmaktadır. Bu olumsuz etkinin farklı 
alanlarda daha teknik ve spesifik yöntemlerle ele alınarak incelenmesi, meselenin daha 
derinlemesine aydınlatılmasına katkı sağlayacaktır. Bu itibarla zındıklık ve ilhad olgusunun 
tarih boyunca ürettiği algı ve yaklaşımların başta dil, tasavvuf, kelâm ve tefsir olmak üzere 
farklı ilim dallarının kendi nosyonları ve kaynakları çerçevesinde ele alınması önem arz 
etmektedir. Böyle bir yaklaşım, söz konusu kavramların yalnızca itikadî birer sapma kategorisi 
olarak değil aynı zamanda ilmî, fikrî ve kültürel tartışmaların şekillenmesinde etkili olan 
unsurlar olarak değerlendirilmesine imkân sağlayacaktır. Ayrıca zındıklık olgusunun disiplinler 
arası bir perspektifle incelenmesi, onun dinî, toplumsal ve tarihî etkilerinin daha sağlıklı 
biçimde anlaşılmasına ve bu alandaki araştırmalara bütüncül bir katkı sunmasına zemin 
hazırlayacaktır. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
254 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Teşekkür  
Çalışmayı okuyarak değerli görüşlerini bildiren Dr. İrfan Köse, Dr. Tunahan Erdoğan ve 

Dr. Abdulhamid Çalışkan’a, dergi ekibine ve anonim hakemlere teşekkür ederiz.  

Yazarlık Katkısı  
1. Yazar: Mevlüt Özer % 50  

(Konu Seçimi, Veri Toplama, Metin Yazma, Gönderim ve Revizyon)  
2. Yazar: Doç. Dr. Mustafa Tanrıverdi % 50  

(Metodoloji ve Tasarım, Veri Analizi, Metin İnceleme ve Düzeltme) 

Çıkar Çatışması 
Yazarlar olarak aramızda ve/veya başka kurum ve kuruluşlarla herhangi bir çıkar 

çatışması durumu bulunmamaktadır. 

Etik Kurul Beyanı 
Bu makale, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 

Bilimleri Anabilim Dalı’nda Doç. Dr. Mustafa Tanrıverdi danışmanlığında 20.11.2024 tarihinde 
Mevlüt Özer tarafından tamamlanan “Zındıklık Olgusunun Hadis ve Hadisçiler Üzerine Etkileri” 
başlıklı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. Çalışma, yapısı gereği etik kurul izni ve onayı 
gerektirmemektedir. 

İthaf  
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci 

kamplarına, evlere, camilere ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı 
saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din 
adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum sivillere ithaf edilmiştir. 

 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
255 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA / REFERENCES 
Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed. el-Müsned. 50 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1421/2001.  
Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed. er-Red ʿale’ zenâdıka ve’l-Cehmiyye. Riyâd: Dârü’s-Sebât, 

1424/2003.  
Akoğlu, Muharrem. “Siyasallaşma Sürecinde Halku’l-Kur’an Tartışmaları”, Bilimname 37 (2019), 353-382.  

https://doi.org/10.28949/bilimname.469726  
Alıcı, Mehmet. “Zendig-Dehr İlişkisi: Kureyşli Zındıkların Zaman ve Ahiret Algısı”. İnsan ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi 5/4 (2016), 801-23. https://doi.org/10.15869/itobiad.23059  
Altungök, Ahmet. “Sâsânî Kültür ve Medeniyetinin İslâm Kültür ve Medeniyetine Etkileri”. Tarih İncelemeleri 

Dergisi 29/2 (2014), 445-487. https://doi.org/10.18513/egetid.69178  
Apak, Âdem. “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri: Asabiyyeden Şuûbiyyeye”. İSTEM 6/12 

(2008), 17-52. https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem/issue/26539/279399  
Âtıf Şükrî, Ebû Avad. ez-Zendeka ve’z-zenâdıka. Umman: Dârü’l-Fikr, ts.  
Atvân, Hüseyin. ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye fi’l-ʿasri’l-ʿAbbâsiyyi’l-evvel. Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1423/1984.  
Ay, Mahmut. Mu’tezile ve Siyaset. İstanbul: Pınar Yayınları, 2002.  
Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2. Basım, 2011.  
Azimli, Mehmet. Abbâsîler Dönemi Bâbek İsyanı. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2004. 
Azimli, Mehmet. “Abbâsîler’in İlk Döneminde Farisî Karakterli İsyanlar”. İslâm Tarihi ve Medeniyeti 5: Abbâsîler 

(I), ed. Nahide Bozkurt - Mustafa Demirci, 221-252. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 
Bozkurt, Nahide. Abbâsîler. İstanbul: İSAM Yayınları, 2014.  
Buhârî, Muhammed b. İsmâîl. Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd ve’r-red ʿale’l-Cehmiyye ve ashâbi’t-ṭaʿṭîl. Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle, 3. Basım, 1411/1990.  
Can, Mesut. “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl b. Sehl’in Rolü”. İSTEM 14/28 (2016), 331-348.  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem/issue/27942/297011  
Cevherî, İsmâîl b. Hammâd. eṣ-Ṣıḥâḥ: Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, 4. 

Basım, 1407/1987.  
Chokr, Melhem. İslâm’ın Hicrî İkinci Asrında Zındıklık ve Zındıklar. çev. Ayşe Meral. İstanbul: Anka Yayınları, 

2002.  
Cihan, Sadık. Uydurma Hadislerin Doğuşu ve Sosyo-Politik Olaylarla İlgisi: Hz. Peygamber Devrinden Abbasi Halifesi 

Mu’tasım Dönemine Kadar. Samsun: Etüt Yayınları, 2. Basım, 1997.  
Cihan, Sadık. Uydurma Hadislerin Ortaya Çıkışında Zındıkların Rolü. Samsun: Etüt Yayınları, 2003.  
Çandarlıoğlu, Gülçin. “Uygurlar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/242-244. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012.  
Dâkūkī, Hüseyin Ali. “Hîre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 18/122-124. İstanbul: TDV Yay., 1998.  
Dayf, Şevkī. Târîhu’l-Edebi’l-ʿArabî el-ʿAsru’l-ʿAbbâsî el-Evvel. Kahire: Dârü’l-Maʿârif, 8. Basım, 1966.  
De Blois, François Clément. “Zindīḳ”. Encyclopaedia of Islam (EI-2 English). 11/510-11. Leiden: Brill Press, 2012.  
Demirci, Mustafa. Beytü’l-Hikme: Kuruluşu, Etkileri ve İşleyişi. İstanbul: İnsan Yayınları, 1996.  
Demirci, Mustafa. “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları Cedel-Tercüme ve Tabiî Bilimlerdeki Rolü”. 

Marife 3/3 (2003), 109-130. https://doi.org/10.5281/zenodo.3343387  
Demirel, Serdar. Düalist Zındıklar ve Hadis. İstanbul: İbn Haldun Üniversitesi Yayınları, 2022.  
Doğan, Nagihan. “Erken Abbasi Hilafetinde Zındıklık ve Zendeka Algısı”. Ötekinin Peşinde. haz. Mehmet Öz - 

Fatih Yeşil. 225-245. Ankara: Timaş Yayınları, 2015. 

https://doi.org/10.28949/bilimname.469726
https://doi.org/10.15869/itobiad.23059
https://doi.org/10.18513/egetid.69178
https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem/issue/26539/279399
https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem/issue/27942/297011
https://doi.org/10.5281/zenodo.3343387


 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
256 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Ebû Gudde, Abdülfettâh. Mevzû Hadîsler. çev. Enbiya Yıldırım. İstanbul: İnsan Yayınları, 2015.  
Ebû Zehv, Muhammed. el-Hadîs ve’l-muhaddisûn. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1378/1958.  
Emîn, Ahmed. Duha’l-İslâm. 3 Cilt. Kahire: Müessesetü Hindâvî, 2012.  
Erkol, Ahmet. “Mu’tezilî Düşüncede Dinamizm ve Mu’tezile Düşüncesinin İslam Toplumunu 

Dönüştürmedeki Etkisi”. Marife 3/3 (2003), 131-149. https://doi.org/10.5281/zenodo.3343393   
Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed. Tehẕîbü’l-luġa. 8 Cilt. Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 

1421/2001.  
Gutas, Dimitri. Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken Abbasi 

Toplumu. çev. Lütfü Şimşek. İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003.  
Güneş, Sümeyye. “İslâm Bilimini Kurumsallaştıran Bir Akademi: ‘Beytülhikme’ (Kuruluşu, Misyonu ve 

Etkileri)”. Kadim Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 6/2 (2022), 167-81.  
Güzel, Fatih. “Hz. Peygamber Döneminde Bireysel İrtidat”. İslamî İlimler Perspektifinden Dinden Dönme: İrtidat. 

ed. M. Ali Asar - M. Ali Aytekin. 131-156. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021. 
https://doi.org/10.55805/kadimsbd.1181209  

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdirrahmân. Kitâbü’l-ʿAyn. thk. Mehdî el-Mahzûmî–İbrâhim es-Sâmerrâî. 8 Cilt. Beyrut: 
el-Mektebetü’l-Hilâl, ts.  

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî. Târîhu Bağdâd. thk. Beşşar Avvâd Ma‘rûf. 26 Cilt. Beyrut: Dârü’l-
Garbi’l-İslâmî, 1422/2002.  

Hatiboğlu, Mehmed Said. “İslamda ilk Siyâsî Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşliliği”. Ankara Üniversitesi İlâhiyat 
Fakültesi Dergisi 23/1 (1979), 121-213.  
https://isamveri.org/pdfdrg/D00001/1978_C23/1978_c23_HATIBOGLUMS.pdf  

Hekimoğlu, Muhammet. Abbasi Dönemi Arap Edebiyatında Zındıklık (H. 133-442/ M. 750-1050). Ankara: Ankara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006.  

Hodgson, Marshall G. S. İslâm’ın Serüveni: Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih. çev. Alp Eker vd. 3 Cilt. 
İstanbul: İz Yayınları, 1993.  

Ibrahim, Mahmood. “Religious Inquisition as Social Policy: The Persecution of the Zanadiqa in the early 
Abbasid Caliphate”. Arab Studies Quarterly 16 (1994), 53-72. http://www.jstor.org/stable/41858089  

İbn Arrâk, Ebü’l-Hasan. Tenzîhü’ş-şerîʿa. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 1401/1981. 
İbn Düreyd, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen. Kitâbü Cemhereti’l-luġa. thk. Remzi Munîr Ba‘lebekkî. Beyrut: 

Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, 1987.  
İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullāh. el-Maʿârif. thk. Servet Ukkâşe. Kahire: Dârü’l-Maʿârif, 4. Basım, 1969.  
İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn. Lisânü’l-‘Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dârü Sadr, ts.  
İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec. el-Mevdû‘ât. thk. Abdurrahman Muhammed Osman. 3 Cilt. Medine: el-Mektebetü’s-

Selefiyye, 1386/1966.  
İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed. el-Kâmil fi’t-târîh. thk. Muhammed Yûsuf ed-Dekâke. 11 

Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407/1987.  
İbnü’n-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed. el-Fihrist. thk. Rızâ Teceddüd. Tahran. y.y., 1971.  
İmam Mâlik, Ebû ʿAbdillâh Mâlik b. Enes. el-Muvaṭṭaʾ. Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî, 1406/1985.  
Kahraman, Hüseyin. Kûfe’de Hadis İlk Üç Asır. Bursa: Emin Yayınları, 2006.  
Karlığa, Bekir. İslam Düşüncesi’nin Batı Düşüncesi’ne Etkileri. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2004.  
Kırbaşoğlu, Mehmet Hayri. “İslam Düşüncesinin Teşekkül Devrinden Bir Kesit ‘Ashâbü’l-Hadis’in Akaid 

Edebiyatı’”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 1/5 (1987), 79-89.  
https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1987_5/1987_5_KIRBASOGLUMH.pdf  

https://doi.org/10.5281/zenodo.3343393
https://doi.org/10.55805/kadimsbd.1181209
https://isamveri.org/pdfdrg/D00001/1978_C23/1978_c23_HATIBOGLUMS.pdf
http://www.jstor.org/stable/41858089
https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1987_5/1987_5_KIRBASOGLUMH.pdf


 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
257 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Korkmaz, Sıddık. Tarihin Tahrifi İbn Sebe Meselesi. İstanbul: Araştırma Yayınları, 2005.  
Kutluer, İlhan. “İlhâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/93-96. İstanbul: TDV Yayınları, 2000.  
Lewis, Bernard. “Some Observations on the Significance of Heresy in the History of Islam”. Studia Islamica 1 

(1953), 43-63. https://doi.org/10.2307/1595009    
Mes‘ûdî, Ebü’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn. Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve meʿâdinü’l-cevher. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-

Asriyye, 2005.   
Nuaym b. Hammâd, Ebû Abdillâh. Kitâbü’l-Fiten. Semîr Emîn ez-Züheyrî. 2 Cilt. Kahire: Mektebetü’t-Tevhîd, 

1412/1991.  
Ocak, Ahmet Yaşar. Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler: 15.-17. Yüzyıllar. İstanbul: Türkiye Ekonomik 

ve Toplumsal Tarih Vakfı, 1998.  
Omar. Farouk. “Some Observations on the Reign of the Abbāsid caliph al-Mahdī 185/775-169/785”. Arabica 

21/2 (1974), 139-150. https://doi.org/10.1163/157005874X00210   
Öktem, Murat. “Tabakât ve Ricâl Kitaplarında Zındıklık ve Zındık Olduğu Söylenen Hadis Râvîleri”. Tasavvur 

/ Tekirdağ İlahiyat Dergisi 7/1 (2021), 955-989. https://doi.org/10.47424/tasavvur.910851  
Öz, Mustafa. “Zındık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/390-391. İstanbul: TDV Yayınları, 2013.  
Özafşar, Mehmet Emin. İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı. Ankara: OTTO Yayınları, 3. Basım, 2017.  
Özdemir ve Şafak, Mehmet Nadir-Esin. “Abbâsîlerın İlk Yüzyılında Tercüme Faaliyetleri ve Grek Felsefesinin 

İslam Dünyasına Girişi”. İlahiyat Araştırmaları, ed. Hüseyin Güneş-Fevzi Rençber, 1-16. Ankara: 
Serüven Yayınları, 2024.  

Özgüdenli, Osmangazi. “İran”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/395-400. İstanbul: TDV Yay., 2000.  
Özpınar, Ömer. Hadis Edebiyatının Oluşumu. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 4. Basım, 2022.  
Sem‘ânî, Ebü’l-Muzaffer. el-İntiṣâr li-aṣḥâbi’l-ḥadîs.̱ thk. Hasen el-Cîzânî. Suud: Mektebetü Edvâi’l-Menâr, 

1417/1996.  
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân. el-Leʾâli’l-maṣnûʿa fî eḥâdîsi̱’l-mevżûʿa. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-

Maʿrife, ts.  
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân. Târîhu’l-hulefâʾ Menâhilü’s-safâʾ bi-tevârîhi’l-eʾimme ve’l-hulefâʾ. 

Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1424/2003.  
Şahin, Hanifi. “İlk Dönem Kader Tartışmalarında Siyasetin Rolü”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

36 (2011), 47-70. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/31122   
Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk. thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm. 11 Cilt. 

Mısır: Dârü’l-Maʿârif, 2. Basım, 1387.  
Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed. Şerḥu müşkili’l-âsâ̱r. thk. Şu‘ayb el-Arnaûd. 16 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1994.  
Tanrıverdi, Eyyüp. “Abbâsîlerin Kültürel Politikası Açısından Mehdî’nin Zındıklık Mücadelesi”. İSTEM 6/12 

(2008), 105-126. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260776   
Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Alî. Keşşâfü ıṣṭılâḥâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm. nşr. Refîk el-Acem. 2 Cilt. Beyrut: 

Mektebetü Lübnan, 1996.  
Ümit, Mehmet. “Mihne Sürecinde Hanefîler”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (2010), 101-130. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/85777   
Vajda, Gorges. “Les zindîqs en pays d’İslam au debut de la Période Abbaside”. Rivista Degli Studi Orientali 17 

(1937): 173-229. http://www.jstor.org/stable/41923248   
Varol, Mehmet Bahaüddin. “Raşid Halifeler Dönemi Toplumsal Değişme Üzerine Bazı Değerlendirmeler”. 

İSTEM 3/6 (2005), 195-213. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260670   

https://doi.org/10.2307/1595009
https://doi.org/10.1163/157005874X00210
https://doi.org/10.47424/tasavvur.910851
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/31122
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260776
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/85777
http://www.jstor.org/stable/41923248
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260670


 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
258 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Vloten, Gerlof van. Arab Hâkimiyeti. çev. Mehmed Said Hatiboğlu. Ankara: OTTO Yayınları, 2021.  
Watt, William Montgomery. İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi. çev. Osman Demir. İstanbul: Ketebe 

Yayınları, 2021.  
Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ. Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kāmûs. thk. Komisyon. 40 Cilt. Kuveyt: 

Matbaatü Hükûmeti’l-Kuveyt, 1979.  
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn. Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ. thk. Beşşâr Avvâd Maʿrûf. 25 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 11. Basım, 1402/1982.  
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn. Teẕkiretü’l-ḥuffâẓ. 5 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998.  
Zorlu, Cem. “Abbâsî Devleti’ne Karşı İlk Silahlı Hareketler”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 1/1 (2001), 95-127. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3343118  
 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3343118


 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 259-282. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Kardeş, Seyhan. “Mesnevî’de Söz ve Sessizlik”. Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal 
Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025), 259-282. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.18018959                                                                                                               

                                                                                                                                                           CC BY-NC 4.0 DEED 

Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 
Word and Silence in the Masṉavī of Jalāl al-Dīn Rūmī 

 
 

 
 

 
Öz  
Bu makale, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin Mesnevî adlı eserinde ele alınan “söz” 
ve “sessizlik” kavramlarını incelemektedir. Araştırmanın temel amacı, 
Mevlânâ’nın insanın manevî tekâmül sürecinde söz ve sessizlik arasında kurduğu 
dengeyi ortaya koymaktır. Çalışma, günümüz insanının iletişim fazlalığı içinde 
kaybolduğu bir çağda, Mesnevî’nin sunduğu ölçüleri yeniden düşünmeye 
yöneltir. Araştırmada nitel, metin merkezli bir yöntem benimsenmiş; 
Mesnevî’nin birincil metni ve Türkçe tercümeleri üzerinde tematik analiz 
yapılmıştır. “Sözün ontolojisi”, “sözün kudreti”, “sessizliğin hikmeti” gibi 
başlıklar altında seçilmiş beyitler derinlemesine yorumlanmış, tasavvufî 
bağlamda çözümlenmiştir. Araştırmanın ana sorusu, “Mevlânâ’ya göre söz ve 
sessizlik insanın hakikate ulaşma sürecinde nasıl bir eğitim yolu oluşturur?” 
biçiminde özetlenebilir. Çalışma, Mesnevî’deki örnek beyitlerle sınırlıdır; ancak 
söz ve sessizliğin Mevlânâ’nın bütün düşünce sistemi içindeki yerini temsil edici 
bir bütünlükte ele alır. Bu yönüyle araştırma, söz ve sessizliği birbirinin karşıtı 
değil, ardışık iki terbiye basamağı olarak yorumlamasıyla özgün bir değer taşır. 
Elde edilen bulgular, sözün ilahî bir nefes ve toplumsal inşa gücü, sessizliğin ise 
edep, sabır ve teslimiyetin dili olduğunu göstermektedir. Sonuçta Mevlânâ, 
insanın kemâle ancak “doğru zamanda konuşma” ve “doğru zamanda susma” 
dengesini kurarak ulaşabileceğini vurgular. Bu denge, modern çağda hem 
bireysel huzur hem de toplumsal barış için kalıcı bir rehber niteliğindedir. 

Anahtar Kelimeler: Fars Dili ve Edebiyatı, Mevlânâ, Mesnevî, Söz, Sessizlik, 
Hakikat, Tasavvuf. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

16.10.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

21.11.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

22.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Seyhan KARDEŞ 

 Dicle Üniversitesi, Sezai Karakoç Edebiyat Fakültesi, 

Fars Dii ve Edebiyatı, Diyarbakır, TÜRKİYE. 

 

     
 

 

 

 
 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18018959
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286568
mailto:seyhankardes@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0484-1996


 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
260 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
This study examines the concepts of Word and Silence in the Masṉavī of Jalāl al-Dīn Rūmī. It aims to reveal how 
Rūmī conceptualizes the balance between speech and silence as complementary dimensions of spiritual and 
ethical perfection in the process of human inner transformation. The study is motivated by the need to 
reconsider these principles in a modern age characterized by excessive communication and diminished 
contemplative depth. A qualitative, text-centered methodology is adopted. Selected couplets from the Masṉavī 
and their Turkish translations are analyzed through thematic and interpretive reading. The central research 
question is as follows: How do Word and Silence function as successive pedagogical stages guiding the 
individual toward Truth (ḥaqīqa) and spiritual maturity according to Rūmī? Although the study is limited to 
representative passages from the Masṉavī, it reflects Rūmī’s broader understanding of language, ethics, and 
Sufi discipline. Its originality lies in interpreting Word and Silence not as opposing forces, but as sequential 
modes of moral and spiritual training. The findings indicate that Word, when grounded in wisdom and 
intention, serves as a means of divine inspiration and social formation, whereas Silence embodies patience, 
humility, and receptivity to divine meaning. Ultimately, the study concludes that Rūmī’s emphasis on speaking 
and remaining silent at the appropriate moment offers a timeless ethical principle that continues to provide 
guidance for both inner peace and social harmony in the modern world. 

Keywords: Persian Language and Literature, Jalāl al-Dīn Rūmī, Masṉavī, Word, Silence, Ḥaqīqa, Sufism. 

1. GİRİŞ 
Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin Mesnevî’si, yalnızca tasavvufî hikâyelerden oluşan bir 

eser değil; aynı zamanda insanın varlık serüvenini, hakikat arayışını ve manevî tekâmülünü 
anlatan bir irfan hazinesidir (Karaismailoğlu, 2021; Ceyhan, 2004). Mevlânâ, bu büyük eserinde 
insanın iç dünyasını şekillendiren temel kavramları sembolik anlatımlar ve çarpıcı örneklerle 
işler. Bu kavramlardan ikisi olan “söz” ve “sessizlik”, onun düşünce sisteminde merkezî bir yere 
sahiptir. 

Bu araştırmanın temel problemi, Mesnevî’de “söz” ve “sessizlik”in birbirine zıt iki 
kavram mı, yoksa insanın kemale erme sürecinde birbirini tamamlayan iki eğitim basamağı mı 
olduğu sorusudur. Konu, yalnız edebî değil, aynı zamanda ahlâkî ve tasavvufî bir mesele olarak 
da önem taşımaktadır. Tasavvuf geleneğinde kemale ermek, insanın nefsini arındırarak kötü 
huy ve eğilimlerden uzaklaşmasıyla mümkün görülür; bu süreçte nefsi tezkiye, mânevî 
olgunluğun ilk şartı kabul edilir (Mustafa Râsim Efendi, 2013). Modern çağın iletişim fazlalığı, 
sözün hikmetini ve sessizliğin derinliğini gölgelediğinden, Mevlânâ’nın bu iki kavram arasında 
kurduğu denge, günümüz insanı için de güncel bir anlam taşır. 

Önceki çalışmalarda, Mevlânâ’nın dil, söz ve ifade anlayışı farklı yönleriyle ele alınmış; 
ancak söz ile sessizlik arasındaki karşılıklı ilişki çoğunlukla parça parça incelenmiştir (Yaman, 
2020). Bu çalışma, önceki araştırmalardan farklı olarak, iki kavramı bir bütünlük içinde 
yorumlayarak aralarındaki manevî, eğitsel ve ontolojik dengeyi ortaya koymayı 
amaçlamaktadır. 

Bu doğrultuda çalışmanın ana hipotezi, Mevlânâ’ya göre söz ve sessizliğin insanın 
hakikate ulaşma yolculuğunda ardışık iki terbiye basamağı olduğudur. İkincil hipotez, sözün dış 
dünyayı inşa ederken sessizliğin iç dünyayı olgunlaştırdığı ve bu dengenin manevî kemalin 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
261 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

temelini oluşturduğudur. Bu hipotezleri test etmek amacıyla nitel bir yöntem benimsenmiş; 
Mesnevî’nin altı cildinden seçilmiş beyitler üzerinde tematik ve yorumsal çözümleme 
yapılmıştır. 

Bu yönüyle çalışma, Mesnevî’deki “söz-sessizlik diyalektiği”ni hem teorik hem de ahlâkî 
bir çerçevede ele almakta; Mevlânâ’nın kelâm anlayışının günümüz insanı için nasıl bir manevi 
rehberlik sunduğunu göstermeyi amaçlamaktadır.  

Etik Beyan: Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu 
makalede sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya 
geçirilmiştir. Araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün 
verilmemiştir. Ayrıca, bu çalışmada kullanılan tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. 
Araştırma doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. 

2. MESNEVÎ’DE SÖZÜN ONTOLOJİSİ 
2.1. Sözün Kaynağı: Düşünce ve Kalp İlişkisi 
Mevlânâ’ya göre söz, sıradan seslerden ve harflerden ibaret değildir; insanın “düşünce 

denizi”nden ve gönül derinliğinden doğan bir tecellidir. Dışarıya dökülen her kelime, iç 
dünyadaki hâlin izlerini taşır. Bu sebeple sözün ıslahı, kaynağın yani kalbin ve tefekkürün 
temizlenmesine bağlıdır. Tefekkür, yalnızca zihinsel bir faaliyet değil, aynı zamanda kalbin 
saflaşmasını sağlayan bir manevî eylemdir; arifler bu yolla “kalp ile Hak arasındaki perdeleri 
kaldırarak” hakikate yaklaşırlar (Seccâdî, 2007, 467). Mevlânâ, lafız ile mânâ arasındaki farkı 
canlı mecazlarla ifade eder: lafız kabuktur, mânâ ise özdür; şekil bedene, mânâ ise cana benzer. 
Kabuk, içindeki özle kıymet kazanır; özden kopmuş söz ise boş bir gürültüden ibaret olur (Ateş, 
1979). Mevlânâ bu gerçeği şu beyitte dile getirir: 

خاست شهیسخن و آواز از اند نیا   

 (Mevlânâ, 2007, I/1138). کجاست شهیبحر اند یتو ندان  

“Bu söz ve ses, düşünceden kaynaklanır; sen düşünce denizi nerededir, bilmezsin.” 
(Mevlânâ, 2012, I/1138). 

Burada sözün kaynağı “düşünce denizi” olarak gösterilir. İnsan ağzından çıkan her 
kelime, aslında onun zihinsel ve ruhsal durumunun bir yansımasıdır. 

Bir başka beyitte ise sözün kabuk-öz ilişkisi üzerinden açıklaması yapılır: 
مغز دان یسخن چون پوست و معن نیا  

     (Mevlânâ, 2007, I/1098). همچو جان یسخن چون نقش و معن نیا    

“Bu söz deriye benzer, manayı da onun özü bil. Bu söz şekle benzer, anlam ise tıpkı 
cana.” (Mevlânâ 2015, I/1098). 

Bu beyit, sözün değerini mânâdan aldığını ortaya koyar. Şekil ve lafız tek başına kuru 
bir görüntü iken, mânâ ile birleştiğinde canlı ve diriltici bir tesire kavuşur (Mevlânâ 2022, 
I/1101).  



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
262 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Mevlânâ başka bir beyitte de sözün düşünceyle ilişkisini şöyle ifade eder: 
بتاخت شهیز دانش موجِ اند چون  

(Mevlânâ 2007, I/1140). از سخن و آواز او صورت بساخت  

“Bilgiden düşünce dalgası belirince, o sözden ve sesten bir şekil oluşur.” (Mevlânâ 2015, 
I/1140). 

Burada bilgi, düşünce dalgası; söz ise bu dalgadan doğan şekil olarak tasvir edilir. Demek 
ki sözün varlık bulması, ilim ve tefekkürle mümkündür. 

Özetle, Mevlânâ’ya göre sözün kaynağı, kalp ve düşüncenin derinlikleridir. Söz, iç 
âlemin bir aynasıdır; kalbi ve düşüncesi temiz olanın sözü de berrak olur. İç dünyasını 
arıtmayanın sözleri ise hakikatten uzak, kuru bir kabuk gibi kalır. Bu nedenle Mevlânâ’da “söz 
terbiyesi”, öz terbiyesinin doğal sonucudur. 

2.2. Sözün Kudreti: İnşa ve Yıkım 
Mevlânâ’ya göre söz, sadece pasif bir iletişim aracı değil; insanın, toplumun ve kaderin 

yönünü tayin edebilecek güçlü bir kudrettir. Tek bir söz, kitleleri diriltebilir ya da dağıtabilir. 
Bu yüzden sözün değerini belirleyen şey, onun içeriği kadar söylenme niyeti, ölçüsü ve 
zamanlamasıdır. Hakikatten doğan söz, cesaret ve birlik getirirken; nefsin ve menfaatin 
yönlendirdiği söz, fitne ve ayrılık sebebi olur. Mevlânâ’nın nazarında hakikî söz, gönülden 
gönüle akan bir nur ırmağıdır; tesirini kelime oyunlarından değil, kaynağının berraklığından 
alır (Kardeş, 2022a). 

Bu kudreti Mevlânâ şu beyitte dile getirir: 
کند رانیسخن و کیرا  یعالم  

(Mevlânâ, 2007, I/1598). کند رانیروبهانِ مرده را ش    

“Bir söz, bir âlemi yıkar; ölmüş tilkileri aslana çevirir.” (Mevlânâ, 2013, I/1595). 

Burada sözün hem yapıcı hem de yıkıcı etkisi vurgulanır. Doğru yerde ve doğru kişiye 
söylenen söz, ölü ruhları diriltip onları aslan gibi güçlü kılabilir; yanlış yerde söylenen söz ise 
koca bir âlemi harap edebilir (Zemânî, 1395, I/1597). 

Mevlânâ, sözün kaynağının kalp olduğunu ifade ederken, onun kalpten kalbe doğrudan 
bir yol bulduğunu şöyle dile getirir: 

نهی  دلِ من آن سخن زآن م   در ستم   

 (Mevlânâ, 2007, VI/4914)     ستزآنکه از دل جانبِ دل روزنه

“Kalbimdeki bu söz kutlu varlıktandır; çünkü kalpten kalbe yol vardır.” (Mevlânâ, 2015, 
VI/4916) 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
263 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bu beyit, sözün asıl tesirinin kelimelerde değil, sözün arkasındaki ruh ve gönül hâlinde 
olduğunu anlatır. Kalpten çıkan söz, doğrudan muhatabın kalbine ulaşır ve onda derin bir iz 
bırakır. 

Bazen söz, dışarıdan bakıldığında aynı gibi görünse de niyet ve kaynağı farklı olduğu 
için etkisi tamamen değişebilir. Mevlânâ bu durumu şöyle ifade eder: 

ط کی دینمایسخن تان م گر ن م   

 (Mevlânâ, 2007, II/3679). ط یۀدر اثر ما    نزاع است و س خ 

“Sözünüz biçimce aynı görünse de etkide kavga ve öfkenin kaynağıdır.” (Mevlânâ, 2015, 
II/3675). 

Bu beyitte, görünüşte aynı olan sözlerin iç kaynağa göre birbirinden farklı neticeler 
doğurabileceği vurgulanır. İçten gelmeyen, nefsin veya öfkenin yön verdiği söz, çatışma ve 
husumet üretir. 

Nihayetinde, Mevlânâ’ya göre söz, insanın iç dünyasından doğan ve hem bireyleri hem 
toplumları inşa edebilecek ya da yıkabilecek büyük bir güçtür. Hakikate dayalı söz, gönülleri 
birleştiren bir rahmettir; nefse dayalı söz ise ayrılığın ve yıkımın sebebidir. 

2.3. Sözün İlâhî ve Ledünnî Boyutu 
Mevlânâ, sözün hakikî kökünü ilâhî “kün/ol” emrine bağlar. İnsan dilindeki kelâm, 

aslında ilâhî nefesin bir yansıması ve kula tevdi edilmiş bir emanettir. Bu yüzden söz, ilâhî 
nisbetle beslendiğinde hayat verici olur; fakat bu nisbetten koptuğunda dış görünüşünü korusa 
da özündeki nurunu kaybeder. Tasavvuf geleneğinde “kün” emri, Allah’ın varlık âlemine 
yönelttiği yaratıcı nefesin sembolü olarak görülür; bu bakımdan söz, yaratılışın ilâhî “ol” 
çağrısının bir yankısıdır (Pala, 2015). Mesnevî’de sözün gerçek tesirinin kaynağı, biçim ve 
belâgat değil, Hakk’a bağlanmış olmasıdır (Kardeş, 2022b). Kul için dilini edeple tutmak, bu ilâhî 
emanete sadakatin en önemli göstergesidir. 

Mevlânâ bu gerçeği şöyle ifade eder: 
شد از امرِ کُن ستین یز باد کم  

(Mevlânâ, 2007, III/4688). حِم طاووس و مرغُ خوش    سُخُندر ر 

“Ol emriyle rahimde Tâvus olup güzel ötüşlü kuşa dönüşen rüzgârdan da aşağı değil.” 
(Mevlânâ, 2015, III/4682). 

Bu beyitte söz, ilâhî emrin etkisiyle biçim kazanan bir nefes olarak tasvir edilir. Dıştan 
bakıldığında sıradan bir rüzgâr gibi görünen kelâm, gerçekte Hakk’ın ‘kün’ emrinden doğan 
hayat verici kudretin tezahürüdür. 

Mevlânâ’ya göre söz, her zaman insanın zihinsel gayretinin ürünü değildir; bazen kulun 
iradesini aşar ve doğrudan ilâhî ilhamın tecellisi olarak gönle doğar. Bu hakikat, tasavvuf 



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
264 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

geleneğinde “ilm-i ledün” diye bilinir. Bu tür kelâm, aklî çıkarım veya dışsal öğrenimle elde 
edilemez; asıl kaynağı, gönlün Hakk’a açılması ve ruhun ilâhî sırları işitecek hâle gelmesidir. 

Bu yönüyle Mevlânâ, sözün kaynağını şöyle tanımlar: 
یاست او تابعِ استاد ن مُبدِع  

 (Mevlânâ, 2007, I/1631). ی مُسندِ جمله ورا اِسناد ن   

“O yaratıcıdır, ustaya bağlı değildir; bütün isnatlar ona bağlanır.” (Mevlânâ, 2012, 
I/1631) 

Burada sözün gerçek yaratıcısının insan değil, Allah olduğu vurgulanır. İnsan sadece 
ilâhî tecellinin taşıyıcısıdır. 

Yine Mevlânâ, ilâhî sırların kolay anlaşılmadığını dile getirir: 
آسانت نمود آن سان سخُن گرچه  

(Mevlânâ, 2007, VI/2294). د آسان رموزِ مِن  ل دنُ یک    بو 

“Böyle söz sana kolay görünür ama Allah katından olan sırlar öyle kolay anlaşılmaz.” 
(Mevlânâ, 2012, VI/2294). 

Bu beyit, sözün dış yüzünün sade görünse de, özünde manevî bir hakikat taşıdığını ve 
bunun kolayca kavranamayacağını ifade eder. 

Son olarak Mevlânâ, ilâhî ilhamla doğan sözle ezberden söylenen söz arasındaki farkı 
şöyle anlatır: 

د یسوز نیگفتارِ ا منبعِ  بو   

(Mevlânâ, 2007, II/492). د یآموزوآن مقل ِد کهنه    بو 

“Birinin sözünün kaynağı yanışken, ötekisi eski sözleri ezberleyip de söyler.” (Mevlânâ, 
2012, II/493) 

Burada sözün asıl kaynağının gönüldeki yanış, yani ilâhî aşk olduğu belirtilir. Yanıştan 
doğan kelâm canlı ve tesirlidir; ezberden tekrar edilen söz ise kuru ve etkisizdir. 

Velhasıl, Mevlânâ’ya göre söz, ilâhî kökenli bir emanettir. Onun en yüce boyutu, 
ledünnî kaynaktan gelen ilhamdır. Bu söz, kalpleri diriltir ve hakikate ulaştırır; sırf bilgiye 
dayanan söz ise kuru bir kabuktan öteye geçemez. Hakikî söz, Hakk’ın “kün” emrine bağlılıkla 
değer kazanır. 

2.4. Doğru-Yalan Söz ve Toplumsal İşlevi 
Mevlânâ’ya göre söz, bireysel olduğu kadar toplumsal hayatın da temel taşıdır. Doğru 

söz, su gibi diriltici ve huzur verici iken; yalan söz dışı albenili, fakat içi çürük bir cevize benzer. 
Doğru söz kalbe güven ve sükûnet verir; yalan ise geçici bir cazibe sunsa da özünde besleyicilik 
barındırmaz. Yalan, yalnızca kişiyi değil, toplumu da sarsar; güveni yok eder, insanlar 
arasındaki ortak dili bozar (Çetin, 2020). 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
265 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Mevlânâ bu hakikati şu beyitte özlü biçimde dile getirir: 

 (Mevlânâ, 2007, II/226).    گفتارِ دغل دستیجوزِ پوس

“Sahtekârın sözü çürük cevizdir.” (Mevlânâ, 2015, II/226). 

Burada yalan söz, dış görünüşü sağlam ama içi boş bir ceviz metaforuyla anlatılır. Dıştan 
cazip görünebilir, fakat özü boştur ve besleyici değildir. 

Mevlânâ, kalpten doğmayan ve samimiyetten uzak sözleri de şöyle eleştirir: 
کتریز مو بار دیوسخن گ گر  

(Mevlânâ, 2007, II/484).    آن سرش را زآن سخن ن ب ود خبر

“Kıldan ince söz söylese de gönlünün o sözden haberi yoktur.” (Mevlânâ, 2015, II/485). 

Bu beyitte, sözün kıymetinin incelikte değil, gönülden doğmasında olduğu vurgulanır. 
Kalpten kopmayan söz, ne kadar sanatlı ve ince görünse de hakikatte boş bir kabuktur. 

Yalanın toplumsal hayattaki yıkıcı etkisini Mevlânâ başka bir beyitte şöyle açıklar: 
گفتش بدُ دروغ سوگندیب چونکه  

(Mevlânâ, 2007, II/2122).    از مکر و سوگندش به دوغ فتیُ تو م  

“Yemin etmeden söyledikleri yalan olduğuna göre, hile ve yeminine de aldanma.” 
(Mevlânâ, 2012, II/2120). 

Bu ifade, yalancının yeminine güvenmenin anlamsız olduğunu gösterir. Yalan söz, 
toplumsal güveni yok eder; sözün en güçlü bağlarından biri olan yemin bile artık geçerliliğini 
yitirir. 

Mevlânâ, doğru sözün toplumda birleştirici, yalan sözün ise bölücü tesirini şu beyitte 
dile getirir: 

دهد جنگ و فراق ک تانیهر  گفتِ   

(Mevlânâ, 2007, II/3677).    گفتِ من آرد شما را ات فاق

“Her birinizin sözü ayrılık ve savaşa yol açarken, benim sözüm sizi birleştirir.” 
(Mevlânâ, 2015, II/3673). 

Burada hakikatten doğan sözün toplumu birleştiren bir köprü, menfaatten doğan sözün 
ise ayrılığa sebep olan bir engel olduğu görülür. 

Bazen de hakikî söz, kıymetini bulmaz; toplumsal şartlar onun etkisini sınırlandırır: 
سخن چون زر ِ کان دیگدا گو ور  

 (Mevlânâ, 2007, I/2351).    او در دکان ۀکال ابدیره ن

“Yoksul, madendeki altın gibi sözler etse de malı dükkâna yol bulmaz.” (Mevlânâ, 2015, 
I/2351). 



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
266 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bu beyit, Sosyal statüsü zayıf veya itibarı düşük bir kimsenin sözleri, hakikat kadar 
değerli olsa bile, toplum nezdinde çoğu zaman karşılık bulmaz. Bu durum, hakikat ile toplumsal 
değer görmenin her zaman örtüşmediğini gösterir. 

Kısacası, Mevlânâ’ya göre doğruluk, kalpleri birbirine bağlayan bir tutkal; yalan ise 
toplumsal hayatı kemiren bir kurtçuktur. Doğru söz güven ve huzur inşa ederken, yalan söz 
çözülmeye ve fitneye sebep olur. Bir toplumun birliği ve düzeni, ortak dilin doğruluğu üzerine 
inşa edilir. 

2.5. Sözün Eğitici ve Estetik Boyutu 
Mevlânâ’nın eğitim anlayışında söz, mürşidin en önemli araçlarından biridir. Fakat bu 

sözün tesiri, onu dinleyen kalbin hazırlığına bağlıdır. Mürşidin irşad edici kelâmı, sadece akılla 
değil, edeple ve dikkatle dinleyen bir gönülde kök salar (Karaismailoğlu, 2001). Bu yüzden 
Mesnevî mektebinde ilk ders “susmayı öğrenmektir.” Mevlânâ’ya göre sükût, sözün anasıdır; 
suskunluk olmadan sözün değerini kavramak mümkün değildir. Dinleyenin sükûtu, toprağın 
yağmuru bekleyişi gibidir; mürşidin sözleri bu toprağa düştüğünde kök salıp yeşerir.  

Bu anlayış Mevlânâ’nın şu beyitinde açıkça görülür: 
لب دوختن دشیبایم یمد ت  

 (Mevlânâ, 2007, I/1625).    از سخن تا او سخن آموختن

“Söz söylemeyi öğrenmesi için bir süre dudağını kapaması gerekir.” (Mevlânâ, 2015, 
I/1625). 

Burada eğitimin ilk aşamasının, konuşmayı değil susmayı öğrenmek olduğu vurgulanır. 
Zira sükût, sözün hakikatini duymanın ve anlamanın başlangıcıdır. 

Mevlânâ, sözün derinliğini anlatırken onun tükenmez bir kaynak olduğunu da belirtir: 
ی  سخن را منته نیشرحِ ا ستین  

(Mevlânâ, 2007, III/29).    هاپاره یگفتم بدان یاپاره

“Bu sözün açıklaması bitmez. Bir parça söyledim, diğer parçaları sen anla.” (Mevlânâ 
2015, III/29). 

Bu beyit, hakikatin sözle yalnızca bir kısmının dile getirilebileceğini, kalanının ise 
dinleyenin idrakine bırakıldığını gösterir. Eğitim, yalnızca hocanın anlattıklarından değil, 
öğrencinin kendi iç idrakinden de beslenir. 

Söz, yalnızca hakikati ifade eden bir araç değil, aynı zamanda gönle lezzet veren bir 
nimettir.  

Bu sebeple Mevlânâ, sözü “süt ve bal” mecazıyla anlatır: 
ختهیتازه از شکر انگ ریش  

(Mevlânâ, 2007, I/2552).    ختهیبا سخن آم یو شهد ریش



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
267 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“Şekerden taze süt sağdım, balla şekeri sözle yoğurdum.” (Mevlânâ, 2013, I/2553). 

Burada süt, sözün besleyici yönünü; bal ise tatlılık ve estetik inceliğini temsil eder. 
Hakikat ve güzellik, sözde birleşerek hem doyurucu hem de ruhu tatlandırıcı bir nitelik kazanır. 

Mevlânâ, bu noktada istidadın önemine işaret eder: 
ث ل کم جو سخُن نیندارد ا حد م   

(Mevlânâ, 2007, VI/4434).    استعداد کُن لِ یتو برو تحص

“Bu örneklerin sınırı yoktur. Pek laf arama; git de istidat tahsil et.” (Mevlânâ, 2013, 
VI/4437). 

Burada asıl vurgulanan, hakikat anlatılırken misaller ve sözler sonsuzdur; ama sen 
misallerin çokluğuna takılma. Asıl yapman gereken, kendi istidadını geliştirmektir. 

Toparlarsak, Mevlânâ’ya göre söz, hem eğitici hem de estetik bir boyut taşır. Mürşidin 
kelâmı, sükûtla hazırlanan kalpte irfan meyveleri verir. Aynı zamanda söz, ruhu besleyen bir 
süt, gönlü tatlandıran bir bal gibidir. Böylece söz, hem hakikati öğretir hem de kalbe neşe ve 
huzur verir. 

2.6. Sözün Kalıcılığı ve Geçiciliği 
Mevlânâ’ya göre bir sözün kalıcılığı, onun kaynağına bağlıdır. Eğer söz, gönülden 

doğmuş ve hakikatten beslenmişse, kalplerde derin iz bırakır; zamanın akışı içinde silinmez. 
Böyle bir söz, ebediyetin kokusunu taşır; muhatabın gönlünde kök salar ve meyve verir. Fakat 
gönülsüz, yapay ve sadece dile gelen söz, ne kadar süslü görünse de kalıcı değildir. Yankı gibi 
kaybolur, bir iz bırakmadan uçar gider. (Karaismailoğlu, 2015). 

Mevlânâ bu hakikati etkili bir mecazla dile getirir. Kalpten doğmayan söz, külhanda 
biten ota benzer. Görünüşte tadı olsa da besleyiciliği yoktur; insana doyum ve gıda vermez. Aynı 
şekilde gönülsüz söz de kulağa hoş gelse bile ruhu besleyemez: 

و جان در زبان دلیب دیکآ لطف  

(Mevlânâ, 2007, II/2826 د ا ۀچو سبزهم ). دوستان یتون بو   

 “Kalpten ve candan gelmeyen söz, külhanda biten ot gibidir, ey dostlar.” (Mevlânâ, 
2015, II/2824). 

Bir başka beyitte de şöyle sürdürülür: 
یکآن سخن از دل بدُ غایدر یا  

(Mevlânâ, 2007, II/2825). ی تا مرادِ آن نفر حاصل شد   

“Ah keşke o söz gönülden olsaydı; o zaman o kimsenin muradı gerçekleşirdi.” (Mevlânâ, 
2015, II/2823). 



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
268 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bu beyitlerde Mevlânâ, sözün kalıcılığını belirleyen şeyin kaynağı olduğunu vurgular. 
Hakikatten beslenen söz, kalplerde ebedî bir tesir bırakır; fakat kuru, gönülsüz söz, değersiz bir 
ot gibi kısa sürede yok olur. 

Demek ki, söz, kaynağına göre ya ebedîleşir ya da geçici bir yankı olarak silinir. Kalpten 
doğan ve hakikatle beslenen kelâm, insanın iç âleminde kök salarak kalıcı olur; gönülsüz söz ise 
bir anlık sesin ötesine geçemez. 

3. SÖZÜN TEHLİKELERİ VE SINIRLARI 
3.1. Çok Sözün Tehlikesi 
Mevlânâ’ya göre sözün kıymeti, çokluğunda değil; yerinde, özlü ve hikmetle 

söylenmesindedir. “Lafın çokluğu” çoğu zaman hakikati açıklamak yerine onu örter; kalbi yorar, 
zihni dağıtır ve insanı özden uzaklaştırır. Çok söz, gönül dünyasında bir gürültü oluşturur; bu 
gürültü içinde hakikatin berrak sesi kaybolur. Bu nedenle Mesnevî’nin ahlâk anlayışında az ama 
öz konuşmak, temel erdemlerden biri olarak öne çıkar. Gürültülü söz değil, derinlikli söz 
değerlidir; çokluk değil, doğruluk esastır (Çetin, 2020). 

Mevlânâ bu gerçeği şu beyitte dile getirir: 
سخن افزون شود نیکنم گر ا بس  

(Mevlânâ, 2007, I/3820).    خود جگر چه بود که خارا خون شود

“Keseyim artık, söz uzarsa; değil ciğer, taş bile kan kesilir.” (Mevlânâ, 2015, I/3821). 

Burada, sözün ölçüsüz uzatıldığında insana eziyet vereceği, hatta en sağlam kalbi bile 
yoracağı ifade edilir. Fazla söz, anlamı incitici bir yük hâline gelir. 

Sözün fazlalığının zamanın ruhuna ters düşeceğini Mevlânâ şöyle belirtir: 
کلام نیا یتنگ است و فراخ وقت  

(Mevlânâ, 2007, IV/1484)    بر او عمرِ دوام دیآیتنگ م

“Vakit dar, bu söz geniş. Bütün ömür dar gelir bu söze.” (Mevlânâ, 2012, IV/1479). 

Bu beyitte, hayatın sınırlı ömrüne karşılık, gereksiz laf kalabalığının zaman israfına yol 
açtığı anlatılır. İnsan, ömrünü boş sözlerle tüketirse hakikat yolculuğunda asıl gayesinden 
uzaklaşır. 

Az sözün inceliğini Mevlânâ, sabır ve disiplinle ilişkilendirir: 
چون ش ک ر ییکه گو یسخن خواه گر  

(Mevlânâ, 2007, I/1601).    حلوا مخور نیصبر کن از حرص و ا

“Şeker gibi söz söylemek istersen sabret; hırsla bu helvayı yeme.” (Mevlânâ, 2015, 
I/1601). 

Burada tatlı, şeker gibi söz söylemenin yolu sabırla beklemekten geçer. Aceleci ve hırslı 
konuşma, sözün güzelliğini bozar; sabırla söylenen az söz ise gönüllere tatlılık verir. 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
269 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Özet olarak, Mevlânâ, çok sözün hakikati örttüğünü, özsüz bir gürültüye dönüştüğünü 
vurgular. Gerçek erdem, az ama öz konuşmaktır. Söz, azaldıkça yoğunlaşır; sadeleştikçe 
berraklaşır; az ama hikmetli olduğunda kalplerde tesir bırakır. 

3.2. Sözün Dinleyiciye Göre Tesiri 
Mevlânâ’ya göre sözün tesiri yalnızca söyleyenin kudretine bağlı değildir; dinleyenin 

ruhsal hazırlığı ve kalbinin saflığı da belirleyici bir rol oynar. Aynı söz, birinin gönlünde şifa 
olurken, diğerinde zehir etkisi yapabilir. Çünkü kalp temiz değilse, en hikmetli söz bile yanlış 
anlaşılır veya zararlı gibi algılanır. Gönül saf ve berraksa söz şifa olur; gönül kararmışsa en 
doğru söz bile yankısını bulamaz (Karaköse, 2015). 

Mevlânâ bu durumu şöyle dile getirir: 
ما چون زهر گشته آن سخنش در  

(Mevlânâ, 2007, I/2553).    و بن خیاز ب تیزآنکه زهرستان بد

“O sözler size zehir gibi geldi çünkü siz kökten zehir yurdu olmuştunuz.” (Mevlânâ, 
2012, I/2553). 

Bu beyit, sözün zehir ya da şifa oluşunun muhatabın iç hâline bağlı olduğunu gösterir. 
Kalbi kirli olan kişi, en doğru sözü bile zehir gibi algılar. 

Sözün tesirini anlatan başka bir benzetmede Mevlânâ şöyle der: 
یآمد یقیسنگِ منجن همچو  

(Mevlânâ, 2007, IV/1243). ی او زد ۀخان شهیآن سخن بر ش   

“O söz, mancınıktan atılan taş gibi camdan evine çarpardı.” (Mevlânâ, 2013, IV/1240). 

Burada söz, muhatabın hassasiyetine göre bir yıkım gücü kazanır. Gönlü cam gibi 
kırılgan olan kişi, en küçük sözü bile bir darbe gibi hisseder. 

Dinleyenin istidadına göre sözün etkisizleşmesini ise Mevlânâ şu örnekle açıklar: 
و اشتر نان شود اندر دهان ریش  

(Mevlânâ, 2007, VI/4717).    سخن با کودکان نیا ردیدر نگ

“Aslanla deve ağızda ekmek olur [desen de] bu söz çocuklara etki etmez.” (Mevlânâ, 
2015, VI/4720). 

Burada sözün büyüklüğü ile dinleyenin kapasitesi arasındaki orantısızlık vurgulanır. 
Hakikatli bir söz, hazır olmayan gönülde etki bırakmaz; çocuk akıllıya aslanla devenin ekmek 
oluşunu anlatmak beyhude olur. 

Netice olarak, Mevlânâ, sözün hakikatinin yalnızca söyleyende değil, dinleyenin 
kalbinde de tamamlandığını belirtir. Gönül saf ve hazırsa söz şifa olur; gönül kapalıysa söz 
tesirsiz kalır. Hakikatin muhatapta yankı bulması, dinleyenin ruhsal istidadıyla doğrudan 
ilişkilidir. 



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
270 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3.3. Hakikat Karşısında Sözün Aczi 
Mevlânâ’ya göre insan dili, ilâhî hakikati bütünüyle kuşatmaya muktedir değildir. 

Kelimeler, sınırlı beşerî araçlardır; sonsuz olanı dile sığdırmaya çalıştıkça eksik ve yetersiz 
kalırlar. Hakikate yaklaşan derviş, bir noktada sözün tükendiğini, kalemin kırıldığını idrak eder. 
Bu durumda sessizlik, acizlikten öte bir idrak, hayret ve hürmetin nişanesidir. Çünkü hakikat, 
kelimelerle anlatılamayacak kadar geniştir; o, yaşanan bir tecrübe, gönül yolculuğu ve derin bir 
sezgidir (Karaismailoğlu, 2017). 

Mevlânâ bu gerçeği şu beyitte dile getirir: 
ب در ببستسخن ل نجایا دیرس چون  

(Mevlânâ, 2007, IV/2143).    قلم درهم شکست نجایا دیچون رس

“Söz buraya gelince kapandı dudak. Buraya erişince kalem kırıldı.” (Mevlânâ, 2015, 
IV/2138). 

Burada hakikate dair söylenebileceklerin bir noktada sona erdiği, kelimenin ve kalemin 
aciz kaldığı ifade edilir. Bu acziyet, hakikatin büyüklüğünü gösterir. 

Bir başka beyitte de sözün sınırlılığı vurgulanır: 
سخن هم ناقص است و ابتر است نیا  

 (Mevlânâ, 2007, III/1276).    ناقص آن سر است ستیآن سخن که ن

“Bu söz de eksik ve güdüktür; eksik olmayan söz öte yandadır.” (Mevlânâ, 2013, 
III/1275). 

Bu beyit, beşerî dilin eksikliğini, hakikatin tam ifadesinin ise “öte taraf”ta, yani ilâhî 
âlemde olduğunu anlatır. İnsan kelâmı her zaman eksik kalacak, hakikatin bütününü 
aktaramayacaktır. 

Hakikatin tasvirine gelindiğinde sözün, kalemin ve kâğıdın acziyetini Mevlânâ şöyle dile 
getirir: 

دیحالت رس نیسخن در وصفِ ا چون  

(Mevlânâ, 2007, V/4195).    دیهم قلم بش کست و هم کاغذ در

“Söz bu hâli anlatmaya gelince, kalem kırıldı, kâğıt yırtıldı.” (Mevlânâ, 2012, V/4194). 

Bu beyitte, hakikatin kelimelere sığmadığı ve yazıya dökülmeye çalışıldığında bile ifade 
edilemeyeceği vurgulanır. 

Son tahlilde, Mevlânâ’ya göre söz, hakikati işaret eden bir araçtır ama onu bütünüyle 
kuşatamaz. Hakikat karşısında sözün susması, idrakin en yüksek noktasıdır. Bu suskunluk, acz 
değil; hayranlık, teslimiyet ve hakikatin azametini kabul etmektir. 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
271 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

4. SESSİZLİĞİN DERİNLİĞİ VE HİKMETİ 
4.1. Sessizlik: Olgunluk, Edep ve Tevazu 
Mevlânâ’nın düşünce dünyasında sessizlik, basit bir susma eylemi değildir; kalbi 

toparlayan, nefsi disipline eden ve manevî tekâmülü mümkün kılan bir eğitim yöntemidir. 
Hakikî sözün değerini anlayabilmek için öncelikle sükût terbiyesinden geçmek gerekir. Zira 
hakikate ehil olmanın ilk kapısı, susmayı öğrenmektir. Konuşmanın fazlalığı gönlü dağıtır, 
dikkati parçalar, idraki bulanıklaştırır; buna karşılık sessizlik, gönül aynasını temizler, zihni 
berraklaştırır ve manevî olgunluğun temel şartı hâline gelir (Karaismailoğlu, 2004). Nitekim 
tasavvuf geleneğinde “söz gümüş ise, sükût altındır” sözü bu anlayışı özetler ve sûfî eğitiminde 
sükûtun, kalp selâmetinin anahtarı olarak görülmesine dayanak teşkil eder (Uludağ, 2001). 

Bunun yanı sıra sessizlik, Mevlânâ’nın tasavvuf anlayışında yalnızca konuşmamak değil; 
aynı zamanda edep, tevazu ve ölçülülüğün göstergesidir. Bazı durumlarda en hikmetli söz, hiç 
söylenmemiş olandır. Susmak, haddini bilmek, nefsini dizginlemek ve muhatabı incitmemektir. 
Boş tartışmalar karşısında sükût, nefsi koruyan ve insanı gereksiz kavgalardan uzaklaştıran bir 
terbiyedir. Böylece sessizlik, hem kişiyi hem de muhatabını muhafaza eden zarif bir tavra 
dönüşür (Karaismailoğlu, 2001). 

Mevlânâ bu hakikati şu beyitlerde ifade eder: 
ظاهر آمد چون غبار یِ و گو گفت  

(Mevlânâ, 2007, I/578).    دارخاموش خو کن هوش یمد ت

“Zahiri konuşma toza benzer; bir süre susmayı âdet edin, aklını başına al.” (Mevlânâ, 
2015, I/578). 

Burada sözün yüzeysel ve boş kısmı “toz”a benzetilir; hakikatin berrak görülmesi için 
susmaya ihtiyaç vardır. 

مزن سه روز اندر گفت و گو دم  

(Mevlânâ, 2007, II/1668).    مقصودِ تو تِ یسکوت است آ نیک

“Üç gün konuşmayı bırak; işte bu suskunluk, amacına ulaşacağının nişanesidir.” 
(Mevlânâ, 2012, II/1667). 

Bu beyit, sükûtun manevî bir hedefe ulaşmada işaret ve rehber olduğunu ortaya koyar. 

Mevlânâ, suskunluğu özellikle boş tartışmalar karşısında en doğru tutum olarak görür: 
جوابِ او سکوت است و سکون پس  

(Mevlânâ, 2007, II/2703).    هست با ابله سخن گفتن جنون

“Ona verilecek cevap susmaktır. Aptalla konuşmak deliliktir.” (Mevlânâ 2015, II/2700). 
یجوابِ احمق آمد خامُش چون  

 (Mevlânâ, 2007, IV/1487). ی ک شیدر سخن چون م یدراز نیا   



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
272 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“Aptallara cevap susmaktır; sözü niçin bu denli uzatıyorsun?” (Mevlânâ, 2012, IV/1482). 

Bu beyitlerde, muhatabın anlayışsızlığı karşısında susmanın, sözden daha hikmetli 
olduğu vurgulanır. 

Mevlânâ, sessizliği hakikate açılan bir kapı olarak tanımlar: 
خاموش کن ایآر  شیپ یراست  

(Mevlânâ, 2007, III/752).    و نوش کن نیوآنگهان رحمت بب

“Doğruluğunu ortaya koy ya da sus; işte o zaman rahmeti görür, içersin.” (Mevlânâ, 
2015, III/751). 

Burada, ya hakikati söylemek ya da susmak gerektiği belirtilir. Hakikati söyleyemeyen 
için en doğru yol, sessizliği tercih etmektir. 

Buna göre, Mevlânâ’ya göre sessizlik, manevî olgunluğun, edebin ve tevazunun en güçlü 
göstergesidir. Susmak, hakikatin değerini kavramanın ilk şartı olduğu gibi, insanı gereksiz 
tartışmalardan koruyan bir terbiyedir. Sessizlik, hem gönlü saflaştırır hem de hakikate 
yaklaşmanın en güvenilir yollarından biridir. 

4.2. Sessizlik ve İlâhî Hitap 
Mevlânâ’ya göre sessizlik, kulun kendi sözünü azaltıp ilâhî hitabı işitmeye hazır hâle 

gelmesidir. Kur’ân’daki “ا ن صِتوُا / susun” buyruğu, yalnızca bir susma emri değildir; nefisten 
doğan boş sözleri susturup Hak kelâmına yönelmenin edebini öğretir. Bu çağrı, insanı kendi 
sesinden arındırarak Hakk’ın sesine kulak kesilmeye davet eder. Böylece dil, nefsin aracı 
olmaktan çıkar, ilâhî kelâmın tercümanı olur (Coşguner, 2007). 

Mevlânâ bu hakikati şu beyitte dile getirir: 
ا ن صِتوُا دیشما خاموش باش پس  

(Mevlânâ, 2007, II/3678).    تا زبان تان من شوم در گفت و گو

“Öyleyse siz konuşmayın, susun da konuşurken diliniz ben olayım.” (Mevlânâ, 2015, 
II/3674). 

Bu beyitte susmak, dili Hakk’a bırakmanın bir edebi olarak gösterilir. Kul kendi sözünü 
susturduğunda, onun dili Hak tarafından konuşturulur. 

Mevlânâ başka bir beyitte ilâhî hitabı duymanın şartını şöyle belirtir: 
را گوش کن خاموش باش ا ن صِتوُا  

(Mevlânâ, 2007, II/3442).    گوش باش یچون زبانِ حق نگشت

“Susun sözünü dinleyip sus. Hak dili olmadıkça kulak ol.” (Mevlânâ, 2013, II/3438). 

Burada insanın, Hak diliyle konuşmadığı sürece susması; kendi sözü yerine dinlemeyi 
tercih etmesi öğütlenir. Hakikate açılan yol, kulak kesilmekle başlar. 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
273 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

İlâhî hitaba karşı sağır kalanları ise Mevlânâ şöyle eleştirir: 
ند ز امرِ ا ن صِتوُا نیا سگان ک ر   

(Mevlânâ, 2007, IV/1465). ع کنند رو به شو ع و     از س ف ه و 

“Bunlar susun emrine sağır köpeklerdir; budalalıkla uluyup dururlar.” (Mevlânâ, 2015, 
IV/1460). 

Bu beyitte, sükûta daveti duymayanların boş tartışmalarla oyalanan, hakikatten 
uzaklaşan kimseler olduğu belirtilir. 

Nihayetinde, Mevlânâ’ya göre sessizlik, insanın nefsî sözlerini susturarak Hakk’ın 
kelâmına kulak vermesidir. Susmak, dilin Hak için bir tercüman hâline gelmesidir. İlâhî hitap, 
ancak sessizliğin açtığı boşlukta duyulur; insanın kendi sesini bastırmasıyla Hakk’ın sesi ortaya 
çıkar. 

4.3. Sessizlik, Sabır ve Teslimiyet 
Mevlânâ’ya göre sükût, sabrın kardeşi ve teslimiyetin en güçlü göstergesidir. İnsan, 

nefsin aceleci ve ölçüsüz sözlerinden arındığında kalbini dinginliğe ve huzura açar. Rahmeti 
celbeden hâl, aceleyle söylenen kelâm değil; sabırla birleşen sessizliktir (Çetin, 2020). Bu hâl, 
kulun Hakk’a güvenini ve teslimiyetini ortaya koyar. Sessizlik, kalbi korur; sabır ise zamanı 
olgunlaştırır. İkisi birleştiğinde gönülde ferahlık, olgunluk ve derin bir teslimiyet doğar. 

Mevlânâ bu gerçeği şu beyitte dile getirir: 
ذوبِ رحمت است یو خاموش صبر ج   

(Mevlânâ, 2007, III/2724).    نشان جُستن نشانِ عل ت است نیو

“Sabır ve susma, rahmeti çeker. Böyle gösterge aramaksa hastalığın göstergesidir.” 
(Mevlânâ, 2012, III/2723). 

Bu beyitte, sabır ve sessizliğin ilâhî rahmeti cezbettiği belirtilir. Buna karşılık sürekli 
işaret ve kanıt aramak, insanın teslimiyetsizliğini ve hastalıklı hâlini gösterir. 

Mevlânâ başka bir beyitte sessizlik hâlinin iç huzura dönüşünü şöyle ifade eder: 
مکن نمیخاموش غمگ شییگو  

(Mevlânâ, 2007, III/2970).    او خوش باش خود رفت آن سخُن دیگو

“Ona dersin ki: Sus, moralimi bozma. O da der ki: Keyfine bak, ben sözümü söyledim.” 
(Mevlânâ, 2015, III/2969). 

Burada sözün fazlasının insanın moralini bozabileceği, suskunluğun ise kalbi huzura 
yönelteceği anlatılır. Sessizlik, gereksiz tartışmaları ve gönül yorgunluğunu ortadan kaldırarak 
huzuru temin eder. 



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
274 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Özetle, Mevlânâ’ya göre sessizlik, sabırla birleştiğinde teslimiyetin en güçlü ifadesine 
dönüşür. Sabır, zamanı olgunlaştırır; sessizlik ise kalbi muhafaza eder. Bu iki erdem 
birleştiğinde kul, ilâhî rahmeti celbeder, huzura ve derin bir teslimiyete ulaşır. 

4.4. Sessizlik ve Hakikat–Kalp İlişkisi 
Mevlânâ’ya göre hakikat, bütünüyle kelimelere sığdırılamaz. İnsan dili sınırlı, hakikat 

ise sonsuzdur. Bu yüzden bazı makamlar vardır ki söz orada susar, kalem kırılır ve kelimeler 
acze düşer. Bu noktada sessizlik, acizlikten değil; derin idrak ve hürmetten doğar. Derviş, 
hakikatin büyüklüğü karşısında kelâmı bırakır ve suskunluğa yönelir; çünkü bazı sırlar dile 
geldiğinde küçülür, sessizlik ise onları koruyan en güvenilir perde hâline gelir (Karaköse, 2015). 

Bununla birlikte sessizlik yalnızca hakikatin büyüklüğüne hürmet değil, aynı zamanda 
kalbin terbiyesi için de bir disiplindir. Sükût, ruhun özünü besleyen bir gıda, kalbi olgunlaştıran 
bir eğitimdir. Çok söz zihni dağıtır, dikkati parçalar ve gönlü yüzeyselleştirir; oysa sessizlik kalbi 
toparlar, derinlik kazandırır ve manevî idraki güçlendirir. Kalbin olgunlaşması çoğu zaman 
sözle değil, sessizlikte gerçekleşir; çünkü hakikatin tohumları sessizliğin toprağında filizlenir 
(Karaismailoğlu, 2017). 

Mevlânâ bu hakikati şu beyitte dile getirir: 
که نگنجد در کلام یات صال  

 (Mevlânâ, 2007, V/880). الس لام فیگفتنش تکل    باشد و 

“Söze sığmayan o birleşmeyi anlatmak, işi zorlamaktır vesselâm.” (Mevlânâ, 2015, 
V/879). 

Hakikatin en derin tecrübeleri, sözün sınırlarını aşar; onları anlatmaya çalışmak 
hakikati küçültür. 

Mevlânâ, hakikatin gizli kalmasının bazen daha uygun olduğunu belirtir: 
و روپوش بهِ بیو غا بیغ چونکه  

(Mevlânâ, 2007, I/3640).    پس لبان بر بند و لب خاموش بهِ

“Gaybın örtülü kalması daha iyi öyleyse dudaklarını kapa, suskun dudak daha iyidir.” 
(Mevlânâ, 2015, I/3641). 

Bu beyitte sessizlik, gaybın hürmeti ve sırların korunması için en güvenilir tavır olarak 
sunulur. 

Kalbin sessizlikle gelişimini ise Mevlânâ şöyle dile getirir: 
دخلِ مغزهاست نهیسخن در س نیا  

 (Mevlânâ, 2007, V/1175).    مغزِ جان را صد ن ماست یدر خموش

“Gönüldeki bu söz, özlerin ürünüdür. Can özü, susmakla yüzlerce kez gelişip serpilir.” 
(Mevlânâ, 2012, V/1174). 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
275 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Burada sessizlik, kalbin meyve vereceği verimli bir toprak gibi düşünülür; içsel 
olgunlaşmanın kaynağı olarak resmedilir. 

Son olarak Mevlânâ, hakikate yolculukta bazen sözün, bazen sessizliğin, bazen de 
sezginin rehber olacağını söyler: 

و گه یبه گفت و گه به خاموش گه  

(Mevlânâ, 2007, III/981) . شه یِ هر سو بو ریکردن گ یبو   

“Bazen konuşup bazen susarak, bazen de koklayarak her yerde şahın kokusunu al.” 
(Mevlânâ, 2015, III/980). 

Bu beyit, hakikate ulaşmada tek bir yol olmadığını; söz, sessizlik ve sezginin birlikte bir 
bütünlük oluşturduğunu ifade eder. 

Velhasıl, Mevlânâ’ya göre sessizlik, hem hakikatin yüceliğini koruyan bir perde, hem de 
kalbi kemale erdiren bir gıdadır. Hakikat karşısında susmak, acizlik değil; derin idrak ve 
teslimiyetin ifadesidir. 

4.5. Sessizlikte Fânilik ve Sembolizm 
Mevlânâ’ya göre sessizlik, yalnızca bireysel olgunluğun değil; aynı zamanda ölüm 

tecrübesine hazırlığın da bir alanıdır. Mezarlık, “sessiz konuşanların” mekânı olarak, sözsüz bir 
dersle insana fâniliğin hakikatini öğretir. Dışarıdan bakıldığında sıradan bir sükût gibi görünen 
bu hâl, aslında kalplere konuşan en derin vaazdır. Ölümü hatırlatan sessizlik, insanı gafletten 
uyandırır, kalbin pasını giderir ve manevî berraklığa ulaştırır. Böylece sessizlik, ölümü 
hatırlamanın en yalın dili; ölümü hatırlamak ise hayatın hakikatine açılan bir kapı hâline gelir 
(Karaköse, 2015). 

Sessizlik âlemi aynı zamanda ebediyetin kapısıdır. Ona ünsiyet kazanan kişi, fani 
gürültüden kurtulur ve kalbinde hakikate açılan bir derinlik bulur. Bununla birlikte 
Mevlânâ’nın düşüncesinde sessizlik, yalnızca sözün yokluğu değil, varlığın özüne açılan 
sembolik bir dildir. Söz bir ırmak gibi sınırlı ve yüzeysel akar; hakikat ise uçsuz bucaksız bir 
denizdir, derinliğiyle insanı içine çeker. Bu denizi berraklığıyla görebilmek için insan kalbini 
ayna gibi saf ve lekesiz kılmalıdır ve bu safiyetin yolu sessizlikten geçer (Karaismailoğlu, 2017). 

Mevlânâ bu hakikati şu beyitte dile getirir: 
و نیخامُش نش یبه گورستان دم ر   

 (Mevlânâ, 2007, III/4762). موشانِ سخن    نیگو را ببآن خ 

“Mezarlığa gidip bir an sessiz otur da suskun konuşmacıları gör.” (Mevlânâ, 2012, 
III/4755). 

Bu beyit, mezarlığın sessizliğiyle insana ölümün ve fâniliğin hakikatini hatırlatan bir 
ders olduğunu ortaya koyar. 

Sessizlik, aynı zamanda kulun Hak karşısında hâlini bilmesinin bir işaretidir: 



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
276 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

عاشق اوست تو خاموش باش چونکه  

 (Mevlânâ, 2007, I/1742).    تو گوش باش کشدیاو چو گوش ت م

“Mademki âşık odur, sen sus. Kulağını o çektiğine göre, sen kulak kesil.” (Mevlânâ, 2015, 
I/1742). 

Burada sessizlik, kulun aşk ve teslimiyet hâlini ifade eder. Susmak, Hakk’ın hitabını 
işitmeye hazır olmaktır. 

Sessizlik âlemiyle ünsiyet kurmayanın kaybını ise Mevlânâ şöyle dile getirir: 
ستیب شیپ دیآ یخاموش عالمِ   

 (Mevlânâ, 2007, VI/1286).    ستین شیآنکه در درون انُس یِ وا

“Suskunluk âlemi çıkagelir; vay o kimsenin hâline ki onunla ünsiyeti yoktur!” (Mevlânâ 
2015, VI/1287). 

Bu beyit, sessizlikle bağ kuramayanın hakikate yabancı kaldığını, iç dünyasını boş 
tartışmalarla tükettiğini gösterir. 

Sessizliği hakikatin derinliğine açılan bir deniz olarak tasvir eden Mevlânâ şunları 
söyler: 

بحر است و گفتن همچو جو یخامش  

 (Mevlânâ, 2007, IV/2061).    ترا جُو را مجو دیجویبحر م

“Suskunluk denizdir, söylemek ırmak gibidir; deniz seni arıyor, sen ırmağı arama.” 
(Mevlânâ 2012, IV/2056). 

Burada sözün sınırlılığına karşılık sessizliğin enginliği anlatılır. Irmak küçük ve sınırlı 
iken, deniz sonsuzdur. Hakikate açılan kapı, suskunluğun denizidir. 

Son olarak Mevlânâ, sözün çoğu zaman yalnızca bir yankıdan ibaret olduğunu belirtir: 
باشد ز خود یرا گفتار ک کوه  

   (Mevlânâ, 2007, VI/4658). د یاست آن صدا ا ریعکسِ غ    مُعتم 

“Dağın konuşması kendinden değildir; o sadece bir yankıdır.” (Mevlânâ, 2015, VI/4660). 

Bu beyit, sözün kendi başına hakikati taşımadığını; ancak hakikatin bir yankısı 
olabileceğini hatırlatır. Sessizlik ise yankının ötesine geçip kaynağa yaklaşmanın yoludur. 

Kısacası, Mevlânâ’ya göre sessizlik, hem fâniliği hatırlatan bir ders, hem de hakikate 
açılan bir semboldür. Sessizlik insanı arındırır, kalbi derinleştirir ve kelimelerin ötesinde 
ebediyetin kapısını aralar. 

4.6. Sessizliğin Günümüz İçin Anlamı 
Modern dünyanın en büyük sorunlarından biri, bitmek bilmeyen gürültü ve laf 

kalabalığıdır. Her an yeni sesler, görüntüler, bilgiler ve mesajlarla kuşatılan insan, çoğu zaman 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
277 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kendi iç sesini işitemez hâle gelmektedir. Hakikatin derin çağrısı ise, bu gürültü seli içinde 
kolayca kaybolur. İşte bu noktada Mevlânâ’nın sessizliğe yaptığı çağrı, bugünün insanı için 
büyük bir değer taşır. 

Sessizlik, yalnızca söz söylemeyi bırakmak değildir; kalbin dinginleşmesi, zihnin 
berraklaşması ve ruhun kendine dönmesi demektir. İnsan, sessizlik anlarında kendi özünü 
duyar, kalbinde saklı olan hakikati fark eder. Susmak, nefsin taşkınlığını dizginleyen, insanı 
dengeye ve huzura taşıyan bir terbiyedir. 

کشان خاموشی سویِ  را رختها  

 (Mevlânâ, 2007, VI/1595). نشان  را خود مکن جویی نشان چون  

              “Pılını pırtını suskunluğa doğru çek; bir nişan arıyorsan kendini nişan et.” (Mevlânâ, 
2015, VI/1593) 

Bu beyitte Mevlânâ, modern insanın en büyük yanılgısına “dışarıda anlam arama” 
eğilimine cevap verir. Ruhun evi sessizliktir; dış âlemin gösterişine dalan insan, kendi özünü 
unutur. Beyitteki “pılını pırtını suskunluğa çekmek” ifadesi, hem dünyevî meşguliyetlerden 
uzaklaşmayı hem de içe yönelişi temsil eder. Kendisini dış dünyada görünür kılmaya çalışan 
insan, hakikatte kendi varlığının gürültüsünü artırır. Oysa Mevlânâ, sessizliği bir geri çekiliş 
değil, özün tecelli ettiği bir sahne olarak görür: Kendini görünür kılmaya çalışma; çünkü 
hakikat, görünmezlikte parıldar. 

Günümüzde sessizlik aynı zamanda bir dirençtir. Tüketim, hız ve gösteriş üzerine 
kurulu bir çağda, bilinçli bir suskunluk insanın kendini koruması, özünü muhafaza etmesi ve 
hakikati duyması için bir sığınaktır. Sessizlik, bireysel huzurun anahtarı olduğu kadar toplumsal 
barışın da temelidir. Zira çok söz ayrılığı besler, sessizlik ise düşünmeyi, anlamayı ve empatiyi 
derinleştirir. 

کن نوش را دوُِی این احول چو یا  

 (Mevlânâ, 2007, VI/2035) کن  خاموش خوش و بردوُز دهان یا    

              “Ya şaşı gibi bu ikiliği tat ya da ağzını dikip güzelce sus.” (Mevlânâ, 2015, VI/2034). 

Bu beyitte Mevlânâ, “düalitenin” yani ikiye bölünmüş bilincin acısını dile getirir. 
Modern insan da tıpkı “şaşı göz” gibi bir gözüyle dünyaya, bir gözüyle hakikate bakar; ne 
bütünü görür ne de dinginliği bulur. Mevlânâ’nın öğüdü nettir: Bu ikilikten kurtulmanın yolu 
sessizliktir. Susmak burada pasif bir duruş değil, varoluşsal bir bütünlüğe dönüştür. “Ağzını 
dikmek”, geçici gürültülere kapanmak; “güzelce susmak” ise Hakk’ın kelamına yer açmaktır. 

Toparlarsak, Mevlânâ’nın çağrısı, günümüz insanına da yöneliktir: Sessizlik, geri çekiliş 
değil, içsel bir uyanıştır. Gürültünün ortasında susabilen kişi, hakikati işitir; kendi kalbine ve 
Hakk’ın sesine kulak verebilir. 

باش خاموش تو اوست عاشق چونکه  



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
278 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

 (Mevlânâ, 2007, I/1742). باش  گوش تو کشدمی گوش ت چو او  

“Mademki âşık odur, sen sus. Mademki kulağını o çekiyor, sen kulak kesil.” (Mevlânâ, 
2012, I/1740). 

Bu beyitte Mevlânâ, sessizliği aşkın en saf hâli olarak yorumlar. Hakikî âşık konuşmaz; 
çünkü kelam, ayrılığın nişanesidir. Hakikî vuslat, sessizlikte gerçekleşir. “O seni kulağından 
çekiyor” ifadesi, insanın kalbine dokunan ilâhî çağrıyı sembolize eder. Aşkla dinleyen kalp, 
kelimelerin ötesine geçer. Günümüz insanı da Mevlânâ’nın bu çağrısında, içsel huzura giden 
yolu bulabilir: Sözleri sustur, duymaya başla; çünkü hakikat artık kulağına değil, kalbine fısıldar. 

Sessizlik, Mevlânâ’da bir inziva değil, bir irfan eylemidir. Gürültüyle dolu modern 
dünyada sessizlik, hem ruhu koruyan bir kalkan hem de hakikate açılan bir kapıdır. Sessizliği 
öğrenen insan, yalnız kalmaz; aksine Hakk’ın sonsuz sohbetine dâhil olur. 

5. SÖZ VE SESSİZLİK DENGESİ 
5.1. İki Yolun Birlikteliği 
Mevlânâ’ya göre hakikate ulaşmak, yalnızca sözle ya da yalnızca sessizlikle mümkün 

değildir. Bu iki yol, insanın hâline ve zamanın gereğine göre birbirini tamamlar. Söz, muhatabın 
gönlünü aydınlatan bir ışık, kalplere tesir eden bir nefes olabilir; ancak her söz her gönle uygun 
değildir. Yanlış kişiye, yanlış zamanda söylenen söz, fayda yerine zarar getirebilir. Bu nedenle 
Mevlânâ, sözün değerini yalnızca içeriğinde değil; zaman, mekân ve muhatabın hazır oluşunda 
arar. 

Sessizlik ise hakikatin doğrudan tecrübe edildiği, sırların saklandığı ve korunduğu bir 
alandır. Bazı hakikatler vardır ki dile geldiğinde küçülür; onları en doğru biçimde muhafaza 
eden şey sessizliktir. Susmak, çoğu zaman hakikati koruyan en güvenli perdedir. 

Mevlânâ’ya göre insanın olgunluğu, hangi durumda konuşacağını, hangi durumda 
susacağını bilmesinde gizlidir. İlâhî kelâm konuştuğunda kulun görevi susmaktır; çünkü en 
büyük edep, Hakk’ın sözünü dinleyebilmek için kendi sesini kısmaktır. Bu denge kurulduğunda 
söz de sessizlik de insanı hakikate taşır. 

Netice itibariyle, Mevlânâ, sözü ve sessizliği birbirine rakip değil, tamamlayıcı görür. 
Konuşmak da susmak da yerinde ve ölçülü olduğunda insanı olgunlaştırır. Hakikatin yolcusu, 
bazen sözle aydınlanır, bazen sessizlikle derinleşir; asıl kemal ise bu iki yolu birlikte yürüme 
bilincinde yatar. 

5.2. Dengeli Konuşmanın Önemi 
Mevlânâ’ya göre söz, hem diriltici hem de yıkıcı bir kudrete sahiptir. Bir kelime, ölü 

kalpleri diriltebilir, umudu tükenmiş bir topluluğu yeniden ayağa kaldırabilir (Fürüzanfer, 
1997). Fakat aynı söz, yanlış kişiye söylendiğinde veya vakitsiz dile getirildiğinde fitneye, 
kırgınlığa ve yıkıma yol açabilir. Bu sebeple söz, yalnızca içeriğiyle değil, aynı zamanda zamanı 
ve üslubuyla da değerlendirilmelidir. 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
279 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Hakikati aktarmak isteyen kişinin, sözün muhatabını, söyleyiş biçimini ve doğru zamanı 
gözetmesi gerekir. Aksi hâlde en doğru söz bile yanlış anlaşılabilir ya da fayda yerine zarar 
doğurabilir. Mevlânâ’nın işaret ettiği bu ölçü, sözün hakikati yansıtabilmesi için en önemli 
şarttır. 

Dengeli konuşma, yalnızca bireysel erdem değil, toplumsal barışın da temelidir. İnsanlar 
arasında güveni pekiştiren, kalpleri birbirine yaklaştıran şey, hikmetle söylenen sözdür. Buna 
karşılık ölçüsüz ve kaba söz, en sağlam ilişkileri bile zedeler. 

Özet olarak, Mevlânâ’nın öğüdü açıktır: İnsan, sözüne dikkat etmeli, konuşurken hem 
muhatabını hem zamanı hem de üslubu gözetmelidir. Zira bazen bir cümle, bahar gibi 
canlandırıcı olurken; bazen de yangın gibi yıkıcı olabilir. Dengeli konuşmak, sözün hakikate 
hizmet etmesini sağlayan en temel edeptir. 

5.3. Söz ve Sessizliğin Manevî Boyutu 
Mevlânâ’ya göre söz ve sessizlik, insanın manevî yolculuğunda birbirini tamamlayan iki 

temel işlev görür. Söz, dış dünyayı inşa eden, toplumu bir arada tutan ve hakikati muhataba 
ulaştıran bir köprüdür. Hikmetle söylenen kelâm, kalbi su gibi serinletir, gönülleri birleştirir ve 
diriltici bir nefes gibi insana hayat verir. Fakat özden kopmuş, aceleyle ve ölçüsüz sarf edilen 
söz, ruhu kurutur; toplumsal düzeyde ayrılık, fitne ve güvensizlik doğurur. 

Sessizlik ise iç dünyanın terbiyesidir. İnsan, sükût sayesinde nefsin dağınıklığından 
korunur, kalbini toparlar ve derinleşir. Konuşma, dışa açılan bir köprü iken sessizlik, içe doğru 
bir yolculuktur. Sessizlik, insana kendi özünü dinlemeyi, kalbin hakikate açılan kapısını fark 
etmeyi öğretir. 

Mevlânâ’nın bakışında bu iki hâl birbirini dışlamaz; tam tersine birlikte olgunlaştırır. 
Söz, doğru zamanda söylendiğinde toplumu aydınlatır; sessizlik ise kalbi olgunlaştırarak 
hakikate hazırlık sağlar. Sabırla birleşen sükût, ilâhî rahmeti celbeder; insanın kalbini arındırır 
ve Hak ile bağını güçlendirir. 

Nihayetinde, söz ve sessizlik, Mevlânâ’nın öğretisinde bir bütünün iki yüzüdür. 
Konuşmak hakikati paylaşmanın, sessizlik ise hakikati içselleştirmenin yoludur. İnsan bu iki 
yolu birlikte yürüdüğünde hem dış dünyada barışı ve birlikteliği kurar, hem de iç dünyasında 
derin bir manevî olgunluğa erişir. 

5.4. Günümüz İçin Mevlânâ’nın Dersi 
Modern çağ, bilgi ve iletişim bolluğu içinde insanın kendi sesini kaybettiği bir 

dönemdir. Teknoloji, kelimeleri çoğaltmış ama anlamı seyrekleştirmiştir. Her an akıp giden 
mesajlar, sesler ve imgeler içinde insanın kalbi yorulmakta, kelimeler anlam taşımaktan çok 
gürültü üretmektedir. Bu çağda söz artmış, ama hikmet azalmıştır. 

Mevlânâ’nın çağrısı, bu gürültü içinde yeniden dengeyi bulmaktır. O, insana sözü ve 
sessizliği bir terazinin iki kefesi gibi öğretir: Gereksiz söz insanı dağıtır, bilinçli suskunluk ise 
toplar. Sükût, kalbi temizleyen bir durulma hâlidir; söz ise arınmış bir kalpten doğduğunda 



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
280 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

rahmet olur. Böylece insan, ne kelimelerin kölesi olur ne de sessizliğin edilgenliğine düşer; 
ikisini de irfanla dengeleyen bir olgunluk kazanır. 

Bu denge, sadece bireysel değil, toplumsal bir çağrıdır. Hakikatten uzak söz, toplumu 
gürültüye boğar; içi boş suskunluk ise ihmalkârlığa yol açar. Mevlânâ’ya göre önemli olan, 
sözün hakikati yansıtması, sessizliğin ise o hakikate kapı aralamasıdır. Söz, gönüller arasında 
köprü; sessizlik, o köprüden geçmeye hazırlıktır. 

Bugünün insanı için bu öğüt, hem sade hem derindir: Sözü az ama öz kılmak, sessizliği 
edilgenlik değil idrak saymak. Çünkü ancak bu denge kurulduğunda kalp huzuru, dil hikmeti ve 
toplum barışı yeniden tesis edilir. Halk arasında “Söz gümüşse, sükût altındır” denir; 
Mevlânâ’nın öğretisi bu sözün özünü derinleştirir. Çünkü ona göre asıl olgunluk, ne zaman 
konuşacağını ve ne zaman susacağını bilmektir. Hakikat, işte bu iki hâlin dengesinde saklıdır. 

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER 
Bu çalışma, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin Mesnevî adlı eserinde yer alan “söz” ve 

“sessizlik” kavramlarını, insanın hakikat yolculuğundaki eğitsel ve manevî işlevleri bakımından 
incelemiştir. Araştırmanın çıkış noktası, Mevlânâ’nın bu iki kavramı birbirine zıt kutuplar 
olarak değil, aynı hakikatin farklı yüzleri olarak ele almasıdır. Bu bağlamda araştırma sorusu, 
“Mevlânâ’ya göre söz ve sessizlik insanın manevî tekâmülünde nasıl bir denge kurar ve bu 
denge günümüz insanı için ne ifade eder?” biçiminde özetlenebilir. 

Mesnevî, insanın söz aracılığıyla dış dünyayı inşa ederken, sessizlik aracılığıyla iç 
dünyasını terbiye ettiğini öğretir. Söz, hakikati ifade eden bir köprü; sessizlik ise hakikati 
duymanın, anlamanın ve yaşamanın bir kapısıdır. Bu iki boyut, Mevlânâ’nın düşünce sisteminde 
hem bilişsel hem ahlâkî bir denge oluşturur. Söz, doğru kaynaktan doğduğu ve hikmetle 
söylendiği sürece bir diriliş vesilesidir; sessizlik ise bu dirilişin içsel boyutudur. 

Araştırmanın bulguları göstermiştir ki Mevlânâ’ya göre sözün değeri, kaynağının 
saflığıyla ölçülür. Kalpten gelen söz canlıdır, gönülleri birleştirir ve insanı hakikate yaklaştırır. 
Nefisten gelen söz ise ayrılık, fitne ve kaosa yol açar. Sessizlik ise bu olumsuzluklara karşı bir 
korunma hâlidir; insanı dilin israfından, anlamın kirlenmesinden ve benliğin taşkınlığından 
muhafaza eder. Böylece sükût, hem nefsi terbiye eden bir sabır pratiği hem de hakikate 
hürmetin bir ifadesidir. 

Bu çalışmanın diğer araştırmalardan farkı, söz ve sessizlik kavramlarını birbirinden 
bağımsız değil, karşılıklı bir etkileşim içinde ele almasıdır. Literatürde çoğu inceleme ya “sözün 
gücü”nü ya da “sükûtun hikmeti”ni öne çıkarırken, bu makale iki kavramı dinamik bir denge 
modeli olarak yorumlamıştır. Mevlânâ’nın düşüncesinde söz ve sessizlik, insanın olgunlaşma 
sürecinde birbirini tamamlayan iki mertebedir: biri hakikati dile getirir, diğeri onu kalpte 
derinleştirir. 

Elde edilen sonuçlar, modern çağ açısından da dikkat çekici yansımalar taşımaktadır. 
Günümüz insanı, sürekli bilgi ve ses bombardımanı altında yaşarken, anlamın derinliğini 



 
 

 
 Mesnevî’de Söz ve Sessizlik 

 

 

 
 
 
281 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kaybetme tehlikesiyle karşı karşıyadır. Bu ortamda Mevlânâ’nın çağrısı, yalnızca geçmişe değil, 
bugüne de yöneliktir: Hakikati duymak isteyen, susmayı öğrenmelidir. Bilinçli bir sessizlik, 
insanı özüne döndürür; ölçülü bir söz, topluma huzur getirir. Bu iki denge, hem bireysel 
dinginlik hem de toplumsal barış için vazgeçilmezdir. 

Sonuç olarak, Mevlânâ’nın Mesnevî’sinde söz ve sessizlik, ardışık iki eğitim basamağı 
olarak insanı kemale taşır. Çalışmanın ulaştığı senteze göre: 

Söz, hakikate bağlılık, zaman-zemin-muhatap uyumu ve veciz ifade ilkeleriyle anlam 
kazanır. 

Sükût ise edep, iç terbiyeyi derinleştirme ve hakikate hürmet ölçüleriyle kemale ulaşır. 

Bu altı ölçü, hem bireyin içsel dünyasında hem de toplumun dilinde bir ahenk tesis 
eder. Mevlânâ’ya göre olgunluk, “ne zaman konuşacağını, ne zaman susacağını bilmek”tir. 
Çünkü kelâm, ancak sessizlikle dengelendiğinde anlamını bulur. 

Bu sonuçlar ışığında, gelecekte yapılacak araştırmaların Mesnevî’deki söz ve sessizlik 
dengesini, Mevlevî pratiklerle (sema, zikir, çile) ilişkilendirerek daha geniş bir tasavvufî 
bağlamda incelemesi önerilir. Zira Mevlânâ’nın çağrısı yalnızca bir söylem değil, bir yaşama 
biçimidir: az söz, derin anlam; az ses, çok idrak. 

Yazarlık Katkısı 
Araştırma tek yazarlı olarak çıkar çatışmasından uzak bir şekilde yürütülmüştür. 

Etik Kurul Beyanı 
Araştırma doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı 

gerekmemektedir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 Seyhan KARDEŞ 
 

 

 
 
 
282 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA / REFERENCES  
Ateş, Ahmed. “Mesnevî.” İslâm Ansiklopedisi. Cilt 8, 127–133. İstanbul: Millî Eğitim Basımevi, 1979. 
Ceyhan, Semih. “Mesnevî.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Cilt 29, 325–334. Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2004. 
Coşguner, Fahrettin. “Mesnevî’de Nefis Kavramı.” Uluslararası Türk Tasavvuf Kültürü ve Mevlânâ 

Sempozyumu, Manisa, 2007. 
Çetin, Hacer. “Mevlânâ’da Öne Çıkan Bazı Ahlâkî Değerlerin ve Kusurların İşlenişi ve Eğitim Açısından 

Tahlili.” Din ve Bilim – Muş Alparslan Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi 3/2 (Aralık 2020), 68–
82. 

Fürûzanfer, Bedîüzzamân. Mevlânâ Celâleddîn. çev. F. N. Uzluk. Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 
1997. 

Karaköse, Şaban. Mevlânâ’dan Düşündüren Hikâyeler. İstanbul: Yediveren Yayınları, 2015. 
Karaismailoğlu, Adnan. Mesnevî Gül Bahçesi (Mesnevî’den Seçmeler). Konya: Konya Büyükşehir Belediyesi 

Kültür Yayınları, 2015. 
Karaismailoğlu, Adnan. Mevlânâ ve Mesnevî. Ankara: Akçağ Yayınları, 2001. 
Karaismailoğlu, Adnan. Mevlânâ: Mesnevî’den Seçmeler. 6. bs. Ankara: Akçağ Yayınları, 2017. 
Karaismailoğlu, Adnan. Mevlânâ’nın Gözüyle İnsan ve Toplum. Gözden geçirilmiş ve genişletilmiş 3. bs. 

Ankara: Akçağ Yayınları, 2021. 
Karaismailoğlu, Adnan. Vatan Etmek. 1. bs. Ankara: Akçağ Yayınları, 2004. 
Kardeş, Seyhan. Sürûrî’nin Mesnevî Şerhi (I. Cilt). Doktora tezi, Kırıkkale Üniversitesi – Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü (Ortak Doktora), Kırıkkale, 2022a. 
Kardeş, Seyhan. “Sürûrî’nin Mesnevî Şerhinin Müellif Nüshaları.” Külliyat: Osmanlı Araştırmaları Dergisi 17 

(Ağustos 2022), 135–146. 2022b. 
Mevlânâ. Mesnevî. çev. Adnan Karaismailoğlu. Ankara: Akçağ Yayınları, 2012. 
Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî. Mesnevî-i Maʿnevî. haz. Adnan Karaismailoğlu ve Derya Örs. Konya: Konya 

Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2007. 
Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî. Mesnevî. çev. Firdevs Tunalı. Ankara: Panama Yayıncılık, 2013. 
Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî. Mesnevî-i Maʿnevî. çev. Hicabi Kırlangıç ve Derya Örs. İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015. 
Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî. Mesnevî-i Maʿnevî. terc. ve şerh Tâhirü’l-Mevlevî; ed. Abdurrahman Mıhçıoğlu. 

İstanbul: Şamil Yayınevi, 2022.  
Mustafa Râsim Efendi. Tasavvuf Sözlüğü. haz. İhsan Kara. İstanbul: İnsan Yayınları, 2013. 
Pala, İskender. Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü. 26. bs. İstanbul: Kapı Yayınları, 2015. 
Seccâdî, Seyyid Cafer. Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü. çev. Hakkı Uygur, yay. haz. Hüseyin Kader. 

İstanbul: Ensar Neşriyat, 2007. 
Uludağ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2001. 
Yaman, Erdal. “İnsanın Anlam Arayışı ve İletişimde Sözlerin Duygu Değeri.” Türk Dili 69/823 (2020), 24–29. 
Zemânî, Kerîm. Şerh-i Câmiʿ-i Mesnevî-i Maʿnevî. Cilt I–VII. Tahran: İntişârât-ı Ettelâʿât, 1395 hş. 
 
 
 

 



 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 283-310. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Şener, Nazırhan -  Toker, İhsan. “İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler”. Uluslararası 
Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025), 283-310. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.18071124                                                                                                           

                                                                                                                                                         CC BY-NC 4.0 DEED 

İslâmcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 
Islamism: Conceptual and Historical Origins 

 

  

 
 

Öz  
Bu çalışma, Osmanlı’nın son dönemlerinden Cumhuriyet’in kuruluşuna uzanan 
süreçte modern İslâmcılığın ortaya çıkışını kavramsal ve tarihsel boyutlarıyla ele 
almaktadır. Osmanlı Devleti’nin Batı karşısındaki geri kalmışlığı ve iç siyasal 
krizleri, çeşitli ideolojik yönelimlerin gelişmesine zemin hazırlamış; bunlardan 
biri olan İslâmcılık, toplumsal ve siyasal boyutlarıyla modern bir ideoloji olarak 
şekillenmiştir. Her ne kadar İslâmcılığın tanım ve kapsamı araştırmacılar 
arasında farklılık gösterse de bu çalışmada hareketin, hem içe dönük siyasal ve 
kurumsal İslâmîleştirme çabalarını hem de dışa dönük pan-İslâmist stratejileri 
bünyesinde barındıran iki yönlü bir karakter taşıdığı kabul edilmektedir. Çalışma, 
İslâmcılığın Osmanlı’daki reform ve yenileşme hareketleri çerçevesinde 
gelişimini özellikle “üç tarz-ı siyaset” bağlamında değerlendirmekte; Yeni 
Osmanlılar ve Meşrutiyet dönemi İslâmcılarının düşünce ve pratiklerini 
incelemektedir. Ayrıca Millî Mücadele sürecinde İslâmcıların farklı 
konumlanışları ve katkıları ele alınarak hareketin siyasal dinamizmi ve değişen 
stratejileri tarihsel bir bütünlük içinde ortaya konulmaktadır. Metodolojik olarak 
çalışma, Cumhuriyet’in kuruluşu ile sınırlandırılmış; modern İslâmcılığın temel 
ideolojik ve siyasal unsurlarının kavramsal çözümlemesine odaklanılmıştır. Bu 
yönüyle çalışma, İslâmcılığın tarihsel dönüşümü ve çeşitliliğini görünür kılmakta 
ve modern siyasal ideolojiler arasındaki özgün konumunu vurgulamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Din Sosyolojisi, Modernleşme, İdeoloji, İslâmcılık, Kurumsal 
İslâmîleştirme. 

 
 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

04.07.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

14.11.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

27.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Nazırhan ŞENER 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

 Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı,  

Din Sosyolojisi Bilim Dalı. 

Ankara, TÜRKİYE. 

     
 

 

Prof. Dr. İhsan TOKER 

Ankara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi,  

Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü,  

Din Sosyolojisi Anabilim Dalı.  

Ankara, TÜRKİYE. 

     
 

 

 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18071124
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286589
mailto:nazirhansener@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9454-9720
mailto:iitoker@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9033-9910


 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
284 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
This study examines the emergence of modern Islamism from the late Ottoman period to the establishment of 
the Republic, addressing its conceptual and historical dimensions. The Ottoman Empire’s decline in comparison 
to the West and its internal crises gave rise to a variety of political ideologies, among which Islamism developed 
as a modern ideology with both social and political dimensions. Although definitions of Islamism vary among 
scholars, this study adopts the view that the movement possesses a dual character, comprising inward-oriented 
political and institutional Islamization efforts as well as outward-facing pan-Islamist strategies. The study 
analyzes the evolution of Islamism within the framework of the Ottoman reform movements, particularly 
through the lens of the “three styles of politics,” discussing the intellectual contributions of the Young 
Ottomans and Islamists of the Constitutional period. It also explores the diverse roles and contributions of 
Islamists during the Turkish National Struggle, thereby highlighting the political dynamism and shifting 
strategies of the movement. Methodologically, the study is limited to the early Republican period and focuses on 
conceptually delineating the fundamental ideological and political components of modern Islamism. In doing 
so, it sheds light on the historical transformation and internal diversity of Islamism, emphasizing its distinctive 
position among modern political ideologies. 

Keywords: Sociology of Religion, Modernization, Ideology, Islamism, Institutional Islamization. 

1. GİRİŞ 
Modern İslamcılık, günümüzde hem akademik literatürde hem de siyasal-toplumsal 

tartışmalarda önemli bir kavram olarak öne çıkmaktadır. Ancak o, tarihsel kökenleri gibi 
kavramsal sınırları bakımından da oldukça karmaşık ve çok katmanlı bir olgu niteliği taşır. 
Tarihsel açıdan, İslamcılık 19. yüzyılın son çeyreğinde, Osmanlı İmparatorluğu’nun siyasî, 
sosyal ve ekonomik krizlerle karşılaştığı bir dönemde ortaya çıkmıştır. Batı’nın hızlı ilerleyişi 
karşısında yaşanan geri kalmışlık ve çözülme tehdidi, farklı düşünce ve siyaset tarzlarının 
şekillenmesine neden olmuş; İslamcılık ise sadece dinî değil, modern siyasal ideolojiler arasında 
özgün bir yere sahip bir hareket olarak biçimlenmiştir. 

Akademik çevrelerde İslamcılığı tanımlamaya yönelik çeşitli yaklaşımlar göze 
çarpmaktadır. Kimileri onu tarih boyunca var olan İslam’ın özüne dönüş hareketi olarak 
yorumlarken, kimileri ise 19.-20. yüzyıllarda şekillenen modern bir siyasî ideoloji olarak ele 
almaktadır. Bu çeşitlilik, hem kavramsal sınırların hem tarihsel süreçlerin farklı şekillerde 
yorumlanmasına neden olmakta, İslamcılığın anlaşılma biçimini ve ona yüklenen anlamları 
doğrudan etkilemektedir. Bu çalışma, İslamcılığı modern bir siyasî ideoloji olarak ele alan 
yaklaşımdan hareketle, onun doğuş dönemine odaklanmakta ve bu dönemdeki kavramsal 
yönelimleri tarihsel bağlamı içinde incelemektedir. Söz konusu dönem, modern İslamcılığın 
ideolojik ve siyasal temellerinin atıldığı, düşünsel yönelimlerin kristalleştiği ve ilk örgütsel 
biçimlenişlerin ortaya çıktığı bir evre olarak kritik önem taşımaktadır. Bu nedenle çalışma, 
İslamcılığın modern bir siyasî ideoloji olarak biçimlenmesini tarihsel gelişmeler, toplumsal 
dönüşümler ve entelektüel tartışmalar ekseninde değerlendirerek hareketin kuruluş evresine 
ilişkin mevcut literatüre katkı sunmayı amaçlamaktadır. 

Çalışmanın yöntemsel çerçevesi, modern İslamcılığı tarihsel ve kavramsal bağlamı 
içinde ele almak amacıyla doküman incelemesi ve kavramsal analiz üzerine kurulmuştur. 
Analiz, konuyla ilgili bilimsel çalışmalar, makaleler ve önceki araştırmalar temel alınarak 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
285 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

yürütülmüştür. Kaynakların seçimi sırasında çalışmanın tarihsel sınırları (Osmanlı’nın son 
dönemi), kavramsal kapsam ve literatürdeki temsil kabiliyeti gibi ölçütler dikkate alınmıştır. 
Çözümleme süreci, modern İslamcılığın ideolojik yönelimleri ve tarihsel dinamikleri üzerine 
tematik kodlama yöntemiyle gerçekleştirilmiş, bu sayede hem kavramsal bütünlük hem de 
tarihsel çözümleme güçlendirilmiştir. Bu yaklaşımın, araştırmada elde edilen bulguların 
günümüz tartışmalarıyla ilişkilendirilmesine olanak sağladığı değerlendirilmektedir. 

Tarihsel sınır olarak Cumhuriyet’in kuruluşunun esas alınması metodolojik bir tercih 
olup, bu durum İslamcılığın kuruluş aşamasına odaklanmayı ve bu evreyi ayrıntılı biçimde 
analiz etmeyi mümkün kılmaktadır. Cumhuriyet sonrası sürecin kapsam dışı bırakılması, 
sonraki evrelerde ortaya çıkan farklı dinamiklerin bu çalışmanın sınırlarını aşmasından 
kaynaklanmakta ve araştırma odağının netleştirilmesini sağlamaktadır. Sonuç olarak, çalışma, 
İslamcılığı yalnızca tarihsel bir olgu değil, aynı zamanda modern siyasî ideolojilerin doğuş 
dinamiklerini anlamaya yönelik bir çerçevede ele almaktadır. Bu yönüyle, hem literatüre hem 
de günümüz siyasal düşünce ve pratiklere bir katkı sunmayı hedeflemektedir. İslamcılığın 
doğuşuna dair yapılacak kavramsal ve tarihsel değerlendirmelerin, alandaki teorik ve ampirik 
araştırmalar için yeni tartışma başlıkları açma potansiyeli taşıdığı düşünülmektedir. 

Etik Beyan: Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu 
makalede sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya 
geçirilmiştir. Yazarlar, araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün 
vermemiştir. Ayrıca, bu çalışmada kullanılan tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. 
Araştırma kaynak taraması ve doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı 
gerekmemektedir. 

2. MODERN İSLAMCILIĞIN KAVRAMSAL TEMELLERİ 
Osmanlı İmparatorluğu, 17. yüzyılın sonlarına doğru ilk toprak kayıplarını yaşamasıyla 

birlikte içsel olarak yeterlilik ve güven duygularını sorgulamaya başlamıştır. Bu dönemde 
Avrupa’da bilim ve teknoloji alanındaki gelişmeler orduların yapısını ve savaş stratejilerini 
köklü biçimde değiştirmiş, Avrupa devletlerinin siyasal ve ekonomik yapılarında yeni 
biçimlenmelere yol açmıştır. Osmanlı, klasik dönemde sahip olduğu askerî ve ekonomik 
üstünlüğünü kaybetmeye başlarken, 18. yüzyılda Avrupa’nın gerisinde kaldığını artık kabul 
etmek zorunda kalmış ve devleti güçlendirerek eski görkemine kavuşturmak amacıyla çeşitli 
reform girişimlerine yönelmiştir.1  

Literatürde Osmanlı/Türk Modernleşmesi olarak anılan bu dönüşüm süreci, genel olarak 
III. Selim’le başlayıp Cumhuriyet’in kuruluşuna kadar uzanan tarihî bir hat üzerinde 
ilerlemiştir. Bu süreçte II. Mahmud dönemi, Tanzimat Fermanı, Islahat Fermanı, I. ve II. 
Meşrutiyet gibi önemli dönüm noktaları yer almaktadır. Başlangıçta Batılı modellerden 
esinlenerek askerî alanda başlayan yenilikler, zamanla ekonomik, siyasal ve toplumsal alanlara 
                                                                                 
1  Şerif Mardin, Türk Modernleşmesi (İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 10; Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma (İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları, 2019), 73. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
286 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

da yayılmış ve devleti köklü biçimde yeniden yapılandırmayı hedefleyen kapsamlı bir projeye 
dönüşmüştür. II. Mahmud döneminde padişahın öncülüğünde gerçekleşen reformlar, Tanzimat 
döneminde sivil bürokrasinin etkin rolüyle daha sistematik bir hal almıştır. 19. yüzyıl, eğitim, 
kültür, hukuk ve ekonomi gibi alanlarda gerçekleştirilen reformların yanı sıra, padişah 
yetkilerinin sınırlandırılması, bürokrasinin ve merkezî otoritenin güçlendirilmesi, geleneksel 
yönetim anlayışının değişimi ve anayasal düzenlemeler gibi idarî alanda da önemli değişimlerin 
yaşandığı bir dönem olmuştur.2  

Buna karşın, devleti eski gücüne ulaştırma ve toprak kayıplarını önleme amacıyla 
yapılan bu yenileşme girişimleri istenen sonucu vermemiştir. Siyasal, ekonomik ve kültürel 
sorunlarla başa çıkmakta zorlanan Osmanlı, Fransız Devrimi’nin rüzgârında yükselen 
milliyetçilik hareketlerinin de etkisiyle çözülme sürecine girmiştir. 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşı 
sırasında, Rusya’nın pan-Slavist politikaları doğrultusunda Balkan halklarının Osmanlı’dan 
kopuşları hızlanmış; 1881’de Tunus Fransızların, 1882’de ise Mısır, daha önce Kıbrıs’ı ele geçiren 
İngilizlerin kontrolünde girmiştir.3 Bu ağır çöküş süreci, Osmanlı aydınlarını çözüm arayışlarına 
sevk etmiş ve devletin siyasî ve toplumsal birliğinin tamamen yitirilmesini engellemek 
amacıyla çeşitli ideolojik akımlar ortaya çıkmıştır.4 Akçura’nın üç tarz-ı siyaset olarak tanımladığı 
Osmanlıcılık, Türkçülük ve İslamcılık bu dönemin belirgin fikir akımları olarak şekillenmiştir. 
İslamcı düşünceyi savunan Osmanlı aydınları, devletin kurtuluşunun Müslüman unsurların 
güçlendirilmesi ve İslâmî değerlerin yeniden etkin kılınmasıyla mümkün olacağı görüşünü 
benimsemişlerdir.5 

2.1. Tanım Meselesi 
Yaklaşık 150 yıllık bir geçmişe sahip olan İslamcılık, tanımlanması güç ve üzerinde 

uzlaşı sağlanamamış bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum, İslamcılığın tekil ve 
bütüncül bir siyasal düşünce ya da hareket olarak kurumsallaşmamasından; aksine tarih 
boyunca farklı toplumsal, entelektüel ve ideolojik çevrelerin bu kavram altında kendilerine yer 
bulabilmesinden kaynaklanmaktadır. Nitekim Mustafa Sabri Efendi ile M. Şemseddin Günaltay 
gibi siyasal ve düşünsel yönelimleri birbirine tamamen zıt iki ismin aynı çatı altında İslamcı 
olarak anılması, hareketin erken dönemlerden itibaren geniş bir yelpazeye hitap ettiğini 
göstermektedir.6 Öte yandan, uluslararası siyasî dengeler, dünya ekonomisinin yapısı, 
devletlerin kurumsal işleyişi gibi makro düzeydeki parametreler de İslamcı düşünce ve 
pratiklerin gelişiminde etkili olmuş; İslamcılığı sürekli dönüşen, akışkan ve devinimli bir sürece 
dönüştürmüştür.7 

                                                                                 
2  Rüya Telli - Ayşenur Yılmaz, ‘‘Geç Dönem Osmanlı Modernleşmesine Genel Bir Bakış’’, Liberal Düşünce Dergisi 25/100 (2020), 16. 
3  Kemal Haşim Karpat, İslam’ın Siyasallaşması (İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005), 24-25. 
4  Ali Babahan, ‘‘Modernization and Ideological Divergence Among the Bureaucracy in the Late Ottoman Empire: Suggestion for a 

New Classification’’, Toplum ve Kültür Araştırmaları Dergisi 8 (2021), 24-25. 
5  İsmail Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I (İstanbul: Dergah Yayınları, 2020), 29. 
6  Hulusi Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık (İstanbul: Çıra Yayınları, 2015), 43-45. 
7  Ercan Yıldırım, Neoliberal İslamcılık (İstanbul: Pınar Yayınları, 2016), 246-247. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
287 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bu denli heterojen ve muğlak bir yapı arz etmesine rağmen İslamcılığı tanımlama 
yönündeki çabalar eksik olmamış; konu üzerinde çalışan araştırmacılar kendi metodolojik 
pozisyonlarına uygun operasyonel tanımlar geliştirme yoluna gitmişlerdir.8 Örneğin Akdoğan,9 
İslamcılığı, ‘‘İslam’ın temel kaynaklarına dönüşü, zamanın gereklerine göre dinin yeniden 
yorumlanmasını ve İslam’ın özüne uymayan kavram ve güçlerle mücadeleyi amaçlamak’’ olarak 
tanımlarken, Bulaç,10 bu kavramı, ‘‘kültürel, politik ve sosyal önder zümresinin –ki bunlar belli 
iddia ve taleplerle farklı etkinlik alanlarında ortaya çıkarlar– İslamiyet’in manevî, ahlakî, 
kültürel ve sosyal değerlerine uygun bir dünyanın kurulmasını sağlamaya çalışmaları ve bu 
uğurda çeşitli alanlarda ve düzeylerde cehd göstermeleri’’ şeklinde tarif etmektedir. Türkiye’de 
belki en sık başvurulan en kapsamlı tanım ise Kara’ya aittir. Kara,11 İslamcılığı, ‘‘19.-20. yüzyılda, 
İslam’ı bir bütün olarak (inanç, ibadet, ahlak, felsefe, siyaset, eğitim...) yeniden hayata hâkim 
kılmak ve akılcı bir metotla Müslümanları, İslam dünyasını Batı sömürüsünden, zalim ve 
müstebit yöneticilerden, esaretten, taklitten, hurafelerden kurtarmak; medenîleştirmek, 
birleştirmek ve kalkındırmak uğruna yapılan aktivist, modernist ve eklektik yönleri baskın 
siyasî, fikrî ve ilmî çalışmaların, arayışların, teklif ve çözümlerin bütününü ihtiva eden bir 
hareket’’olarak tanımlamaktadır. Neredeyse bütün tanımlarda öne çıkan nokta, İslamcılığın 
İslam’ın yalnızca bireysel ibadetlerle sınırlı olmadığı, aynı zamanda siyasal, toplumsal, kültürel 
ve ekonomik alanları da düzenlemeyi amaçlayan bütüncül bir sistem olduğudur. Diğer bir 
ifadeyle, İslamcılık, dinin toplumsal ve siyasal boyutlarını merkeze alan bir yaklaşımı temsil 
etmekte; İslam’ı kamusal alanın kurucu ilkesi haline getirmeyi amaçlamaktadır.12 

Tanımlarda öne çıkan bu yön, Müslüman kimliğinin ötesine geçen ve -cı ekinin taşıdığı 
tüm olumsuz çağrışımlara rağmen İslamcı ifadesinin neden icat edildiğini anlamak açısından da 
açıklayıcıdır. Zira İslam, yalnızca bireysel ibadetlere ilişkin kurallar sunan bir din olmanın 
ötesinde, siyaset, hukuk, ekonomi ve kültür gibi toplumsal hayatın tüm alanlarını düzenlemeyi 
hedefleyen kapsamlı bir öğreti olarak kendini göstermektedir. Bu bakımdan, Müslüman kimliği 
aslında İslamcı olarak tanımlanan kişi ve çevrelerin taşıdığı temel misyonu doğal olarak 
içermektedir. Ancak, dini yalnızca ibadet düzeyinde yaşayan ve İslam’ın toplumsal-siyasal 
ilkeleriyle yeterince temas etmeyen geniş kitlelerin varlığı, bu ilkelerin hayata geçirilmesini 
savunan kesimleri ayrıştırma ihtiyacını doğurmuştur. İslamcı nitelemesi, İslam’ı yalnızca 
bireysel bir inanç ve ibadet sistemi değil, aynı zamanda toplumsal düzeni de şekillendirmesi 
gereken bir yaşam biçimi olarak benimseyenleri tanımlamak amacıyla kullanılmaktadır.13 
İslam’ın dünyaya dair düzenleyici yönüne yapılan vurgu, onu sadece bir inanç sistemi değil, 
                                                                                 
8  Yasin Aktay, ‘‘Sunuş’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve Murat Gültekingil (İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2018), 17. 
9  Yalçın Akdoğan, Siyasal İslam – Refah Partisi’nin Anatomisi (İstanbul: Şehir Yayınları, 2000), 311. 
10  Ali Bulaç, ‘‘İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve 

Murat Gültekingil (İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 50. 
11  Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I, 17. 
12  Isabella Krysa, The Rise of Islamism in Turkey: Failure of Kemalism or a New Development Alternative? (Ottowa: Saint Mary University, 

2011), 32. 
13  Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık, 22. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
288 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

modern seküler ideolojiler karşısında yer alan bütüncül ve alternatif bir modern siyasal ideoloji 
olarak da konumlandırmaktadır. 

2.2. İdeoloji ve Modernleşme 
Bu çerçevede, iki önemli kavram olan ideoloji ve modernleşmeye ilişkin kısa bir açıklama 

yapmak yerinde olacaktır. Tıpkı İslamcılık gibi, ideoloji kavramı da oldukça girift bir yapıya 
sahip olup, bugüne kadar üzerinde genel bir uzlaşı sağlanamamıştır.14 Tanım üzerindeki 
tartışmalara girmeksizin, kavrama ilişkin Geertz’in15 yaklaşımı esas alındığında, ideolojiyi, 
‘‘fertlerin sosyo-politik çevrelerine bir anlam vermek için yarattıkları veya başkalarından 
aktardıkları sembolik haritalar veya sembol sistemleri’’ olarak görmek mümkündür. En yalın 
ifadeyle bir dünya görüşü olarak tanımlanabilecek olan ideoloji, yalnızca mevcut toplumsal 
düzeni muhafaza etme işlevi görmez, aynı zamanda bu düzenin dönüştürülmesine de hizmet 
edebilir. Nitekim Heywood’un16 ifadesiyle, ideoloji, ‘‘mevcut iktidar ilişkilerini korumayı, 
değiştirmeyi veya yıkmayı amaçlayan ve organize bir siyasî eylem için temel teşkil eden, az 
veya çok tutarlı bir fikirler bütünü’’ anlamına gelmektedir. Bu bağlamda, ideolojilerin toplumsal 
değişim süreçleriyle olan ilişkisi, yalnızca değişimin yönüyle değil, bu değişime kimin öncülük 
edeceği konusundaki varsayımlarla da yakından ilişkilidir. Wallerstein17 bu duruma işaret 
ederek, ideolojilerin, değişimin nasıl yönetileceği ve bu sürece kimin liderlik edeceği konusunda 
uzun vadeli stratejiler geliştiren rakip toplumsal grupların varlığını ön kabul olarak 
benimsediğini belirtmektedir. 

Modernleşme kavramı ise genellikle modern, modernlik ve modernizm gibi kavramlarla 
birlikte ele alınsa da, bu terimlerle aynı anlama gelmemektedir. Giddens’a18 göre modernlik, 17. 
yüzyılda Avrupa’da başlayan ve zamanla küresel bir etki alanı kazanan toplumsal yaşam ve 
örgütlenme biçimlerini ifade etmektedir. Bilimsel, siyasal, kültürel ve endüstriyel dönüşümlerin 
bir sonucu olarak ortaya çıkan bu olgu, kendisini geleneğin karşısında ve ona üstün bir 
pozisyonda konumlandırmaktadır.19 Modern kavramı, modernliğe dair bir durum bildiren, yeni 
veya yeniliği çağrıştıran anlamına gelirken; modernizm, modernliğin ideolojik boyutunu temsil 
etmekte ve yeniliğe bağlılık, geçmişe karşı mesafe gibi anlamlar taşımaktadır.20 Modernleşme ise, 
Altun’a21 göre, en yalın haliyle modernliğe yönelen süreci, Touraine’in ifadesiyle ‘‘eylem 
halindeki modernliği’’ ifade etmektedir. Siyasal, ekonomik, kültürel ve toplumsal alanlarda 
artan farklılaşmalarla özdeşleşen bu süreç, kimi zaman Batı örneği temel alınarak, kimi zaman 
da Batı dışı toplumların yaşadığı dönüşümler üzerinden tanımlanmaktadır. Nitekim Moore’un 
modernleşmeyi ‘‘geleneksel ya da geri kalmış ülkelerin, ileri teknoloji düzeyine erişmiş ulusal 
                                                                                 
14  Terry Eagleton, İdeoloji, çev. Muttalip Özcan (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2011), 17. 
15  Clifford Geertz, ‘‘Ideology as a Cultural System’’, Ideology and Discontent, ed. David Apter (New York: Free Press, 1964), 47. 
16  Andrew Heywood, Siyaset, çev. Nasuh Uslu (Ankara: Liberte Yayınları, 2006), 60. 
17  Immanuel Wallerstein, Dünya Sistemleri Analizi – Bir Giriş, çev. Ender Abadoğlu ve Nuri Ersoy (İstanbul: BGST Yayınları, 2011), 

111.  
18  Anthony Giddens, Modernliğin Sonuçları, çev. Ersin Kuşdil (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1994), 9. 
19  Fahrettin Altun, Modernleşme Kuramı – Eleştirel Bir Giriş (İstanbul: İnsan Yayınları, 2021), 20.  
20  Süleyman Hayri Bolay, Felsefî Terimler ve Doktrinler Sözlüğü (Ankara: Akçağ Yayınları, 1997), 317-318. 
21  Altun, Modernleşme Kuramı – Eleştirel Bir Giriş, 19. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
289 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

birimlerin ekonomik ve diğer yapısal özelliklerini edinme doğrultusunda geçirdikleri çağdaş 
dönüşümler’’ olarak tanımlaması, Batılılaşma temelli yaklaşıma örnektir.22 Bu tanım, Smith’in23 
‘‘gelişmekte olan ülkelerin liderleri veya elitlerince izlenen bir seri politika’’ şeklinde ifade 
ettiği modernleşme anlayışıyla da örtüşmektedir. 

Batı'da modernleşme süreciyle birlikte ideolojiler, geleneksel düşünce kalıplarının 
yetersiz kaldığı hızlı toplumsal dönüşümleri anlamlandırmak için yeni bilişsel çerçeveler 
sunmuş, farklılaşan toplumların fikir yapılarını şekillendirmiştir. Devrimlerin yarattığı 
sarsıntılar sonucunda yön duygusunu yitiren ve yabancılaşan birey için referans kaynağı ve 
meşruiyet zemini ideolojiler olmuştur. Öte yandan İslamcılığın doğduğu İslam dünyası, 19. 
yüzyılda henüz Avrupa’daki anlamıyla kapsamlı bir toplumsal dönüşüm ve yapısal farklılaşma 
yaşamamaktadır. Bu nedenle ideolojilerin oluşumuna zemin hazırlayan maddî-toplumsal 
koşullardan büyük ölçüde yoksundur. Buna rağmen, ideolojik düşüncenin İslam dünyasında 
nasıl ortaya çıkabildiği sorusunu, Türköne,24 kültürel temas veya kültürel edinme olgusu ile 
açıklamaktadır. Avrupa’nın emperyal gücüyle birlikte yaygınlaşan ideolojilerle tanışan İslam 
toplumları, bu süreçte milliyetçilik gibi kendilerine yabancı içerikteki fikir akımlarını 
deneyimlemiştir. Ancak bu etkileşimde, İslam dünyası tarafından devralınan, doğrudan 
ideolojinin içeriği değil, onun düşünme biçimi olmuştur. Türköne’ye göre, İslamcılık, bu dışsal 
düşünce biçiminin geleneksel İslamî değerlerle sentezlenerek sistemleştirilmesi sonucu 
doğmuştur. Bu sentezi kolaylaştıran unsur ise, İslam’ın da tıpkı ideolojiler gibi özellikle siyasî 
alana dair bilişsel haritalar sunması, birey için anlam ve yön duygusu sağlamasıdır. Toplumsal 
bütünleşmeyi temin etme açısından da benzer işlevlere sahiptir. Böylece İslamcılık, Avrupa’nın 
ırk, dil ve kültür eksenli milliyetçiliğine karşılık, din temelli bir siyasî ideoloji olarak ortaya 
çıkmıştır.25 

2.3. Siyasallık 
İdeoloji kavramında siyasallık zaten içkin bir nitelik olarak bulunmaktadır.26 Ancak 

İslamcı ideolojide siyasetin merkezî bir rol üstlenmesi, iki temel nedenle de açıklanabilir. İlk 
olarak, daha önce de değinildiği üzere İslamcılık, Osmanlı’nın çözülme döneminde devletin 
bekasına yönelik bir kurtuluş ideolojisi olarak ortaya çıkmış; bu durum İslamcı düşünceye baskın 
bir siyasî karakter kazandırmıştır.27  

İkinci neden ise, İslam’da din ile siyasetin tarihsel olarak iç içe geçmiş olmasıdır. Bu 
durum, özellikle Hristiyanlık geleneğiyle karşılaştırıldığında daha belirgin hale gelmektedir. 
Hristiyanlıkta kökleri oldukça eskiye dayanan iki kılıç öğretisi, dinî ve dünyevî otoritelerin 
birbirinden ayrılması gerektiği anlayışını temel almıştır. Bu öğretiye göre, Tanrı’nın hakkı 

                                                                                 
22  Altun, Modernleşme Kuramı – Eleştirel Bir Giriş, 22-23. 
23  Anthony David Smith, Toplumsal Değişme Anlayışı, çev. Ülgen Oskay (Ankara: Gündoğan Yayınları, 1996), 90-91.  
24  Mümtaz’er Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu (Ankara: Lotus Yayınevi, 2003), 22-24. 
25  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 235. 
26  Giovanni Sartori, ‘‘Politics, Ideology and Belief Systems’’, American Political Science Review 63/1 (1969), 398. 
27  Abdülaziz Tantik, İslamcılığın Arayışı (İstanbul: Pınar Yayınları, 2014), 193. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
290 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Tanrı’ya, Sezar’ın hakkı Sezar’a verilmeli; ruhanî olanla siyasî olan, farklı alanlara ait iki ayrı 
otorite olarak görülmelidir. Bu anlayış, zamanla Batı’da dinî ve siyasî kurumların farklı hukukî 
sistemler, örgütsel yapılar ve toplumsal roller etrafında gelişmesine zemin hazırlamıştır. Din, 
dünyevî alandan belirli sınırlarla ayrılmış ve kendi meşruiyet çerçevesi içinde 
konumlandırılmıştır.28 Buna karşılık İslam’da bu tür bir ayrım bulunmamaktadır. Şankıtî’ye29 
göre, İslam’da siyasî otoritenin dinin yapısal bir bileşeni sayılması, tevhid inancının yalnızca 
Tanrı’nın birliğini değil, aynı zamanda beşerî, maddî ve manevî hayatın da birliğini 
içermesindendir. Yine Şankıtî,30 Hristiyanlığın Roma İmparatorluğu içinde gelişmesi nedeniyle 
kendi siyasal ve hukukî sistemini kuramamış olmasına karşılık, İslam’ın Medine’de devlet 
kurarak emir ve kadılar atadığını, ordular oluşturduğunu ve diplomatik münasebetler 
yürüttüğünü vurgulamaktadır. Benzer şekilde, Lewis31 de, klasik İslam'da din-devlet ayrımının 
bulunmadığını belirtir; Arapçada dinî – din dışı, ruhanî – dünyevî gibi kavram çiftlerine 
rastlanmadığını ve laiklik kavramının İslam dünyasında ancak modern dönemde ortaya 
çıktığını ifade eder. Ona göre, Müslüman toplumlarda siyasal meşruiyetin en sahici biçimini 
dinî meşruiyet oluşturmaktadır.32 Tarihsel pratikte iktidarın çoğu kez zorla ele geçirilmiş olması 
her ne kadar dinî ve siyasî alanlar arasında fiilî ayrışmalara yol açmışsa da, fakihlerin 
geliştirdiği siyaset fıkhı, bu iki alanı uzlaştırma yönündeki düşünsel çabaların sürekliliğini 
göstermektedir. 

2.4. Geniş ve Dar Anlam 
İslamcılığın Osmanlı’nın çözülme sürecinde ortaya çıkan modern bir siyasî ideoloji 

olduğu görüşü genel kabul görmekle birlikte, bazı araştırmacılar bu düşünceyi daha geniş bir 
tarihsel çerçevede ele almakta ve Hz. Peygamber dönemine kadar geri götürmektedirler. 
Erkilet’e33 göre, İslamcılık yalnızca 19. yüzyılda ortaya çıkan bir ideolojik yönelişi ya da 
Osmanlı’yı kurtarma girişimini değil, İslam tarihinin her döneminde İslamî değerlerin hayata 
aktarılmasında yaşanan tıkanmalara karşı ortaya çıkan, meşruiyet krizini aşma yönünde bir 
duruşun ve buna eşlik eden düşünsel-siyasal çabaların bütününü ifade etmektedir. Erkilet,34 
tarih boyunca Hz. Peygamber’in kurumsallaştırdığı bütüncül İslamî modelden sapmalar baş 
gösterdiğinde bu modeli yeniden inşa etme çabalarını İslamcılık başlığı altında 
değerlendirmektedir. Bu çerçevede Gazalî ve İbn Teymiyye gibi isimleri dahi geniş anlamda 
İslamcı gelenek içinde konumlandırmakta, 19.-20. yüzyıllarda gelişen İslamcılığı ise bu kadim 
çizginin modern dönemdeki bir tezahürü olarak görmektedir.35 Bu yaklaşım, İslamcılığın temel 

                                                                                 
28  Bernard Lewis, İslam’ın Siyasal Söylemi, çev. Ünsal Oskay (İstanbul: Kronik Kitap, 2021), 13.  
29  Muhammed Muhtar Şankıtî, İslam Medeniyetinde Anayasal Kriz – Büyük Fitneden Arap Baharına, çev. Muhammet Çelik (İstanbul: 

Mana Yayınları, 2021), 104. 
30  Şankıtî, İslam Medeniyetinde Anayasal Kriz – Büyük Fitneden Arap Baharına, 105, 112. 
31  Lewis, İslam’ın Siyasal Söylemi, 13-14. 
32  Lewis, İslam’ın Siyasal Söylemi, 16-18. 
33  Alev Erkilet, Bir Müslüman İslamcılık, İslam Birliği ve Ümmete Nasıl Bakmalı? (İstanbul: Beyan Yayınları, 2022), 16. 
34  Erkilet, Bir Müslüman İslamcılık, İslam Birliği ve Ümmete Nasıl Bakmalı?, 18. 
35  Erkilet, Bir Müslüman İslamcılık, İslam Birliği ve Ümmete Nasıl Bakmalı?, 18, 29. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
291 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bileşenlerinden olan İslam Birliği fikrine dair yorumlarda da kendini göstermektedir. Erkilet’e36 
göre, bu ideal, İslam kadar eski bir fikrî sürekliliği temsil etmektedir. Bunun Batı dillerindeki 
karşılığı olan Panislamizm kelimesini makalesinin başlığı olarak kullanan Becker37 de, bu 
düşüncenin temellerini Hz. Muhammed’in ümmeti kardeşlik zemininde birleştiren söylemine 
dayandırmakta, ilk halifeler döneminde bu fikrin pratik karşılık bulduğunu belirtmektedir. 
Benzer şekilde, aynı adı taşıyan makalesinde Vambery,38 bu fikrin hacc ibadeti sayesinde 
somutlaştığını, Mekke ve Medine’deki yıllık buluşmaların Müslümanlar arasında bir birlik 
duygusu oluşturduğunu savunmaktadır. 

Dinin hayatın tüm alanlarına daha kapsamlı biçimde nüfuz etmesi gerektiği fikri, 
İslamcılığı, Özdalga’ya39 göre de, sadece modern döneme özgü bir olgu olmaktan çıkarmaktadır. 
Özdalga, diğer bazı dünya dinlerinde olduğu gibi İslam’da da zaman zaman yerleşik 
uygulamalarda çözülmeler, yüzeysellik ve bozulmalar yaşandığını, buna karşılık da Kur’an’a ve 
dinî geleneğe dönüşü savunan grupların ortaya çıktığını belirtmektedir. Bu eğilimleri sosyolojik 
düzeyde ele alan Özdalga’ya göre, tarih boyunca, kırsal bölgelerde gelişen heterodoks 
yönelimlere karşı, kent merkezli ortodoksiye bağlı ulema ve eğitimli kesimlerin tepkisi bu 
süreçlerde belirleyici olmuştur. Benzer bir şekilde, Aktay,40 İslamcılıkla ilişkilendirilebilecek 
düşünce ve tutumların tarihin her döneminde Müslüman toplumlarda bir tür refleks olarak 
gözlemlenebileceğini ifade etmektedir. Aktay’a göre, tarihteki ilk İslamcı hareketin Mu’tezile 
olduğunu söylemek bile mümkündür. Kör taklide karşı aklı önceleyen, imanın eylemle 
tamamlandığını savunan, bireysel iradeye vurgu yapan bu düşünce çizgisi, sonraki birçok tecdit 
ve ıslah hareketine de ilham vermiştir. Bununla birlikte, tarihsel süreçte ortaya çıkan tüm bu 
eğilimleri Mu’tezilî gelenek içinde toplamak yanıltıcı olur. Nitekim İslamcı düşüncenin tarihsel 
köklerini Mu’tezile’nin karşı kutbunda yer alan Ahmed b. Hanbel’e dayandıran yorumlar da 
mevcuttur.41 

Aktarılan bu görüşlerin gösterdiği üzere, geniş anlamda İslamcılık, İslam tarihi boyunca 
Moğol İstilaları ve Haçlı Seferleri gibi dış tehditlere ya da içsel yozlaşma, ahlakî çöküntü ve 
adaletsizlik gibi sorunlara karşı Müslüman toplumlarda ortaya çıkan doğal bir savunma refleksi 
olarak varlık göstermiştir. İslam’ın tehdit altında olduğu bu tür dönemlerde dinî gayret ve 
söylemde yaşanan canlanma, modern öncesi dönemin İslamcı olarak nitelenebilecek 
hareketlerinde somutlaşmıştır. Bu çerçevede sorulması gereken, 19.-20. yüzyıllarda gelişen 
İslamcılığın, kendisinden önceki –Aktay’ın ifadesiyle– tarihsel İslamcılıklardan hangi yönüyle 

                                                                                 
36  Erkilet, Bir Müslüman İslamcılık, İslam Birliği ve Ümmete Nasıl Bakmalı?, 24. 
37  Carl-Heinrich Becker, ‘‘Panislamizm’’, Siyasî İslam ve Panislamizm, der. Mümtaz’er Türköne ve Ümit Özdağ (Ankara: Rehber 

Yayınları, 1993), 20. 
38  Arminus Vambery, ‘‘Panislamizm’’, Siyasî İslam ve Panislamizm, der. Mümtaz’er Türköne ve Ümit Özdağ (Ankara: Rehber 

Yayınları, 1993), 43. 
39  Elisabeth Özdalga, İslamcılığın Türkiye Seyri – Sosyolojik Bir Perspektif (İstanbul: İletişim Yayınları, 2015), 63-64. 
40  Aktay, ‘‘Sunuş’’, 19. 
41  Yücel Bulut, ‘‘İslamcılık, Tercüme Faaliyetleri ve Yerlilik’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve Murat 

Gültekingil (İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 906-907. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
292 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ayrıldığıdır. Bu dönemin İslamcılığı neden İslam tarihinin diğer dönemlerinde görülen ıslah 
girişimlerinden farklı bir kategori olarak değerlendirilmektedir? 

2.5. İslam’ın İdeolojileştirilmesi 
Her şeyden önce, modern dönemde ortaya çıkan İslamcılığın, kendisinden önceki 

hareketlerden ayrıldığı temel noktalardan biri, onu doğuran siyasal ve toplumsal koşulların 
özgünlüğüdür. Tarih boyunca İslam dünyası birçok kez işgale uğramış, savaşlar kaybetmiş ve 
büyük yıkımlar yaşamıştır. Ancak bu dönemlerde Müslümanlar hiçbir zaman tümüyle 
bağımsızlıklarını yitirme tehdidiyle karşı karşıya kalmamış, İslam coğrafyasının başka 
bölgelerinde güçlü ve bağımsız devletler varlığını sürdürmüştür. 19. yüzyılda ilk kez, İslam 
dünyasının neredeyse tamamının sömürgeleştirilmesi, on iki asırlık İslam tarihinde benzeri 
görülmemiş bir durumu ifade etmektedir.42 Üstelik Müslüman toplumlar bu dönemde yalnızca 
askerî değil, kültür ve medeniyet düzeyinde de gerileme yaşamış, Batı karşısındaki 
üstünlüklerini kaybetmişlerdir. Bu koşullar altında Müslümanlar, Batı menşeli kurum ve 
kavramlar doğrultusunda kapsamlı yapısal dönüşümleri, hayatta kalmanın zorunlu bir yolu 
olarak görmüşlerdir. Eski toplumsal düzenin çökmesi ve geleneksel kurumların çözülmesiyle 
birlikte modern düşünce tarzlarının doğuşu, Karpat’a43 göre, İslam tarihindeki en köklü 
dönüşümlerden birine işaret etmektedir. İslamcılık da bu bağlamda, söz konusu dönüşüm 
sürecini İslamî kimliği koruyarak ve dinî referanslarla gerçekleştirme çabasının adı olmuştur. 
Bu yönüyle o, ideolojik olarak yeniden yapılanmayı ve modernleşme taleplerini bir arada 
yürütmenin fikrî çerçevesini oluşturmuştur.44 19.-20. yüzyıl İslamcılığı, modernleşmeye 
muhafazakâr bir direnç değil, modernleşmenin Batılılaşma ile özdeşleştirilmesine karşı otantik 
bir alternatif üretme arayışı olarak şekillenmiştir.45 

Dinî referanslar çerçevesinde özgün bir modernlik üretebilmenin yolunun, İslam’ın 
ideolojik düşünce kalıpları içinde yeniden yorumlanmasından geçtiğine inanılmıştır. Bu 
yaklaşım, klasik dönemlerdeki geleneksel din anlayışından, özellikle de ahiret merkezli dinî 
motivasyondan belirgin bir kopuşu ifade etmektedir.46 İslamcı ideoloji, dini daha çok dünyevî 
bir perspektiften ele almakta, onu Batılı ideolojilere benzer biçimde kapsamlı bir dünya görüşü 
olarak tanımlamaktadır. Bu süreçte dinin meşruiyet dayanakları da dönüşüme uğramış; din, 
aşkınlığa değil, rasyonel temellere dayandırılarak savunulmuştur. Kur’an’a, temel ilkeler 
etrafında bir sistem sunan bir kaynak olarak yaklaşan İslamcılık, dinin toplumsal ve siyasal 
ilkelerini akıl temelinde yeniden inşa etmeye yönelmiştir.47 Klasik dönemlerin durağan 
yapılarından kaynaklanan tarihsel İslam’ı yetersiz bulan İslamcı söylem, İslam’ın evrensel bir 

                                                                                 
42  Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık, 64-65. 
43  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 31. 
44  Timur R. Khairullin, ‘‘Trends in Political Islam: Transition Towards Liberalization’’, Herald of the Russian Academy of Sciences 92/2 

(2022), 101. 
45  Menderes Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık (İstanbul: Dipnot Yayınları, 2005), 32-33. 
46  Hussein Raja al-Shuqairat - Mohanad Nayef Aldajah, ‘‘Islamic Historiography and Modernity: A Systematic Literature Review on 

the Evolution of Muslim Societies in the Postcolonial Era’’, Journal of Islamic Thought and Civilization 15/1 (2025), 246. 
47  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 24. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
293 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

sosyal ve siyasal teori olarak ortaya konulması gerektiğini savunmuştur.48 Buna göre, Müslüman 
toplumların yaşadığı çöküşün nedeni, İslam adına devralınan geleneksel din anlayışında 
yatmaktadır.49 Gerçek İslam ise, siyasetten ahlaka, hukuktan ekonomiye kadar her alanda çağa 
uygun çözümler sunan bütüncül bir medeniyet projesidir. Ne var ki, tarihsel süreçte bid’atlar, 
hurafeler, tasavvufî sapmalar, içtihadın dondurulması, saltanat yönetimlerinin ihdası ve şura 
ilkesinin terk edilmesi gibi etkenler, bu bütünlüğü zedelemiş ve dini tanınmaz hale getirmiştir.50 

İslamcı düşünceye göre, çağın ihtiyaçlarına yanıt veremeyen tarihsel birikimin geride 
bırakılması ve dinin aslî kaynaklarına dönülmesi, köklü bir yeniden yapılanmanın ön şartıdır. 
Bu bağlamda kaynaklara dönüş söylemi, geleneğin otoritesinden sıyrılarak esnek ve güncel 
yorumların önünü açmakta; yeni teorilerin üretimi için elverişli bir zemin sunmaktadır.51 Aslî 
kaynaklar öncelikle Kur’an ve hadîs külliyatını işaret etse de, ihtiyaç duyulduğunda fıkıh 
literatürü gibi klasik kaynaklardan da seçmeci biçimde yararlanılmaktadır.52 Aynı şekilde, 
İslam’ı akıl temelinde yorumlamaya çalışan bazı klasik düşünürlerin görüşlerine de pragmatik 
bir yaklaşımla başvurulması, İslamcılığın dünyevî yöneliminin bir yansımasıdır.53 19.-20. yüzyıl 
İslamcılığı, sorunlarını bu dünyada konumlandırmakta ve çözüm arayışını da bu dünyevî 
çerçevede yürütmektedir. Bu özelliğiyle, modern öncesi, ahiret merkezli ve ruhanî İslamî 
hareketlerden ayrılmakta;54 hem doğduğu tarihsel bağlam hem de içerdiği düşünsel yapı 
itibarıyla modern, ideolojik, dönüştürücü ve –ironik biçimde– önemli ölçüde seküler bir söylem 
üretmektedir.55 

19.-20. yüzyıl İslamcılığı, önceki dönemlerdeki benzer hareketlerden içerik bakımından 
olduğu kadar, modern bir söylem geliştirmesi yönüyle de ayrılmaktadır. Karpat’a56 göre, Batı’da 
onun bu yönü çoğu zaman göz ardı edilmekte ve bir karanlık çağ ideolojisi olarak 
yaftalanmaktadır. Oysa İslamcılık, Roy’un57 belirttiği üzere, modernleşmeyi reddeden gelenekçi 
bir dinî hareket değil, tersine modern dünyanın hem düşünsel hem sosyolojik bir ürünüdür. 
Karpat’a58 göre, geleneksel kıyafet ve sembollerle ifade edilse de İslamcılık, Avrupa tipi bir 
özgürlük ve değişim projesi niteliği taşımaktadır. Klasik İslam düşüncesinden farklı olarak, 
Batı’nın seküler ideolojilerini kendisine rakip olarak görmesi onun modernliğini ortaya 

                                                                                 
48  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 28. 
49  İsmail Kara, ‘‘İslamcı Söylemin Kaynakları ve Gerçeklik Değeri’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve 

Murat Gültekingil (İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 36. 
50  Bulaç, ‘‘İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli’’, 59. 
51  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 25, 104. 
52  Bulaç, ‘‘İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli’’, 50. 
53  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 24. 
54  Abdelwahab el-Affendi, ‘‘Sudan’da İslamcılık: Öncesi, Sonrası ve Arası’’, Post-İslamcılık – Siyasal İslam’ın Değişen Yüzü, çev. Emek Ş. 

Ataman, der. Asef Bayat (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2016), 404-405. 
55  Kara, ‘‘İslamcı Söylemin Kaynakları ve Gerçeklik Değeri’’, 41. 
56  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 23. 
57  Olivier Roy, Siyasal İslam’ın İflası, çev. Cüneyt Akalın (İstanbul: Metis Yayınları, 2020), 19, 74.  
58  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 27. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
294 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

koymaktadır.59 İslamcılar kendi tezlerini başka dinlerle değil, çağdaş ideolojilerle karşılaştırmalı 
olarak kurmakta ve İslam’ı bu ideolojilere karşı bir alternatif olarak sunmaktadırlar.60 

2.6. İslamcılığın İki Yüzü 
Dinin aslî kaynaklarına dönerek çağın gereklerine uygun içerikler üretme arayışı, 

İslamcı düşünceyi hem geçmişle hem de gelecekle ilişkilendirmektedir. Yavuz’a61 göre, 
İslamcılık, geleneksel kaynaklardan elde edilen ahlakî-dinî ilkeleri toplumsal yaşamda geçerli 
kılma yönüyle muhafazakar; toplumu dönüştürme amacıyla ortaya koyduğu siyasal ve sosyal 
talepler bakımından ise ilerici ve moderndir. Bu ikili yönü nedeniyle Yavuz, İslamcılığı Janus 
yüzlü62 bir hareket olarak tanımlar. Kanaatimizce bu benzetme, yalnızca İslamcılığın geçmiş ve 
geleceğe bakan yüzleri için değil, aynı zamanda içe ve dışa bakan yüzleri için de kullanılabilir. 
İslamcılık, içeride İslamî değerlerin hukuk, eğitim, ahlak ve ekonomi gibi alanlara hâkim 
olmasını savunurken; dışarıda dünya Müslümanlarını ümmet bilinci etrafında bir araya getiren 
bir İslam Birliği idealini benimsemektedir. Ancak bu iki yönlü yapı kimi zaman salt analitik bir 
ayrım olmayıp, tarihsel örneklerde somutlaşmaktadır. Nitekim II. Abdülhamid’in dışa dönük 
İslamcılığına karşın, Yeni Osmanlılar ve onları izleyenler, İttihad-ı İslam idealini benimsemekle 
birlikte kurumların İslamîleştirilmesini merkeze alan içe dönük bir söylem de geliştirmişlerdir. 
İslamcı düşüncenin içe ve dışa dönük yönleri arasındaki farkın her zaman basit bir öncelik 
sorunu olup-olmadığı, Abdülhamid’in içerideki ve dışarıdaki politikalarına bakıldığında açık 
biçimde anlaşılmaktadır. 

Karpat’a63 göre, Abdülhamid’in İslamcı bir politikaya yönelmesi, 1877-78 Osmanlı-Rus 
Savaşı’nın (93 Harbi) ardından gündeme gelmiştir. Bu savaşta Rusya’nın Ortodoks Slavları 
etkilemeye yönelik pan-Slavist propagandası, Balkanlar’ın büyük ölçüde Osmanlı’dan 
kopmasına neden olmuş, böylece Tanzimat’tan beri sürdürülen Osmanlıcılık ideali ciddi bir 
darbe almıştır.64 Berlin Antlaşması sonrası kaybedilen topraklardan ve Kafkasya’dan gelen 
Müslüman göçmenler, artık ezici çoğunluğu Müslüman olan Osmanlı nüfus yapısını daha da 
pekiştirmiştir.65 Oluşan yeni demografik tablo ve siyasal koşullar, din kardeşliği ve İslam 
dayanışması temalarını siyasal söylemin merkezine taşımıştır. Abdülhamid, bu doğrultuda 
Müslüman unsurlar arasındaki bağları güçlendirmeye yönelik adımlar atmış, bu bağlamda 
Arapların devlet yönetimindeki temsiliyetini artırmıştır.66 Saygın ulemayı, eşrafı ve tarikat 
önderlerini İstanbul’a davet ederek istişarelerde bulunması,67 merkezî otoritenin 
güçlendirilmesine paralel olarak ekonomi, eğitim, sağlık, iletişim ve ulaşım gibi alanlardaki 

                                                                                 
59  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 26. 
60  Roy, Siyasal İslam’ın İflası, 59. 
61  Hakan Yavuz, Modernleşen Müslümanlar – Nurcular, Nakşîler, Millî Görüş, AK Parti (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2017), 29.  
62  Janus: Antik Roma mitolojisinde, bir yüzü geçmişe, diğer yüzü geleceğe bakan çift yüzlü bir tanrı. 
63  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 17. 
64  Azmi Özcan, ‘‘İttihad-ı İslam’’, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, c.23 (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 471. 
65  Yavuz, Modernleşen Müslümanlar – Nurcular, Nakşîler, Millî Görüş, AK Parti, 66. 
66  Ayşe Osmanoğlu, Babam Sultan Abdülhamid – Hatıralarım (Ankara: Selçuk Yayınları, 1986), 24. 
67  Özcan, ‘‘İttihad-ı İslam’’, 471. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
295 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

altyapı yatırımları, onun İslamcılık politikası bağlamındaki icraatları arasında sayılmaktadır.68 
Bununla birlikte, Abdülhamid, İslamcılık politikasını yalnızca Osmanlı tebaasıyla sınırlamamış, 
halifelik sıfatını öne çıkararak dış Müslümanları da kapsayacak şekilde genişletmiştir. İslam 
Birliği kavramı ilk kez Abdülhamid tarafından siyasî bir ideolojiye dönüştürerek uluslararası 
düzeyde diplomatik bir koz olarak kullanılmıştır. İlk etapta İngiltere ve Fransa ile dostane 
ilişkiler yürütülürken, İslamcı propaganda daha çok Rusya’yı hedef almıştır.69 Halifelik siyaseti, 
Asya ve Afrika’daki bazı Müslüman liderlerden teveccüh görmüşse de, esas itibariyle bu 
makamın uluslararası arenadaki etkinliğini –ironik biçimde– İngilizler artırmıştır. Halifeyi 
Müslümanların Papası olarak gören İngilizler, Müslüman topluluklar üzerindeki etkisinin büyük 
olduğuna inandıkları halifeden çeşitli siyasî taleplerde bulunmuşlardır. Gerçekte böyle bir güce 
sahip olmayan Abdülhamid, bunu diplomaside bir manevra unsuru olarak kullanmış, Batılı 
devletlere karşı zaman zaman halife unvanıyla cihad çağrısı yapma tehdidinde bulunmuştur.70 

Abdülhamid’in İslamcılığı, hilafet merkezli bir İttihad-ı İslam anlayışıyla dış politikada 
görünür hale gelirken, içeride Tanzimat’la başlayan Batılılaşma süreci onun iktidarında 
kararlılıkla sürdürülmüştür. Modernleşmenin özellikle eğitim ve hukuk alanlarında ilmiye 
sınıfının etkinliğini zayıflatması, Abdülhamid döneminde daha da belirginleşmiş, eğitim 
sisteminde gerçekleştirmek istediği reformun önünde ayak bağı olarak gördüğü medreselere ve 
ulemaya karşı olumsuz bir tutum sergilemiştir. Her ne kadar II. Meşrutiyet İslamcıları da 
medreselere eleştirel yaklaşmışlarsa da, bunlar bu kurumların ıslahından yana olmuşken, 
Abdülhamid kimi Batıcılar gibi bu kurumların zamanla tamamen ortadan kalkmasını 
arzulamıştır.71 Mardin’e72 göre, Osmanlı’da laikleştirme, 1840’lı yıllardan itibaren ilmiye 
sınıfının pek çok kurumdan dışlanmasıyla başlamış bir süreçtir. İslamî bir görünüm taşımasına 
rağmen Abdülhamid’in siyaseti de, Karpat’a göre, gerçekte din ile devletin birbirinden 
ayrılmasına zemin hazırlamıştır. Dinin devletten, hilafetin saltanattan üstün olduğunu iddia 
etmekle birlikte Abdülhamid, gerçek otoritesini dünyevî saltanat makamından almış ve bu gücü 
toplumu dönüştürmek, hatta sekülerleşmeyi hızlandırmak amacıyla kullanmıştır. Onun 
dönemindeki yargı ve eğitim reformları, meşihat makamının etkisizleştirilmesi gibi 
uygulamalar, laik işleyişi kurumsallaştıran adımlar olmuştur. Devletin yönetim tekeli elinde 
kalmak şartıyla din ile devletin farklı alanlara çekilmesi gerektiğine inanan Abdülhamid, 
ABD’deki yönetim modeliyle de bu nedenle ilgilenmiş görünmektedir.73 Osmanlı’da ve genel 
olarak İslam tarihinde “Şeriat isteriz!” söylemi, başlangıçta keyfîliğe karşı bir adalet arayışı 

                                                                                 
68  Yavuz, Modernleşen Müslümanlar – Nurcular, Nakşîler, Millî Görüş, AK Parti, 67-68. 
69  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 228. 
70  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 766-768. 
71  İbrahim Halil Ozan - Mehmet Salih Arı, ‘‘II. Abdülhamid ve İslamcılar: Muhalefet, Yanılgı ve Pişmanlıklar’’, Van İlahiyat Dergisi 

8/13 (2020), 14. 
72  Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasî Fikirleri – 1895-1908 (İstanbul: İletişim Yayınları, 1994), 307. 
73  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 767-768. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
296 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

olarak ortaya çıkmışken, Yeni Osmanlıların İslamcılığında bu talep, laikleştirme yönündeki bu 
tür uygulamalara karşı bir itiraz biçimini almıştır.74 75 

3. MODERN İSLAMCILIĞIN ORTAYA ÇIKIŞI 
Modern bir siyasî ideoloji olarak İslamcılığın Osmanlı’nın gerileme döneminin hangi 

evresinde ve kimlerin öncülüğünde ortaya çıktığı konusu, araştırmacılar arasında süregelen bir 
tartışma alanı olmuştur. Bu konuda literatürde Kuleli Vakası, II. Abdülhamid, Cemaleddin 
Afganî, Yeni Osmanlılar ya da II. Meşrutiyet gibi farklı dönem ve aktörlerin öne çıkarıldığı 
görülmektedir. Albayrak’ın,76 Kuleli Vakası’nın arkasındaki örgütü ilk İslamcı hareket olarak 
değerlendirmesi, bu yapının adı, amacı ve niteliği konusundaki belirsizlikler nedeniyle zayıf bir 
iddia olarak kalmaktadır. Abdülhamid ise genellikle İslamcılığın kurucusu değil, pan-İslamist 
politikanın uygulayıcısı olarak anılmaktadır.77 İslamcılığa kurucu bir figür atfetme eğilimindeki 
–özellikle Batılı– yazarlar çoğunlukla Afganî’yi işaret etmektedirler. Hatta bazıları ona Pan-
İslamizmin Peygamberi sıfatını dahi yakıştırmıştır.78 Ancak Türköne, bu yaklaşımın metodolojik 
olarak sorunlu olduğunu belirtmektedir. Batı’daki klasik siyasî fikir tarihi anlayışının, 
ideolojileri bireysel düşünürlerin fikirleriyle açıklama eğilimi taşıdığını, fakat İslamcılığın bu 
çerçeveye uymadığını vurgulamaktadır. Çünkü İslamcılık, yenilikleri nassların belirlediği 
sınırlar içinde İslam’ın temel kaynakları ve tarihî mirasıyla temellendirmeye çalışmaktadır. 
İslamcı düşünürlerin katkısı, esasen meselelerin ifade biçiminde ve İslam-Batı sentezi 
arayışında ortaya çıkmaktadır. Bunun dahi önemli bir çaba olduğunu belirten Türköne, 
İslamcılığın temel meselelerinin Afganî’den önce Yeni Osmanlılarca gündeme getirildiğini 
savunmaktadır. Ona göre, Afganî, düşünsel altyapısını bu çevreden devralmış olmalıdır. Zira 
Yeni Osmanlılara kıyasla Afganî’nin düşüncelerinde özgünlük bulunmamaktadır.79 Bu bağlamda, 
Türköne, İslamcılığın doğuşunu Yeni Osmanlılarla ilişkilendirmekte ve bu süreci 1867-1873 
yıllarına tarihlemektedir.80 

Genel kabul gören görüş ise, İslamcılığın esasen 1908’de II. Meşrutiyet’in ilanıyla birlikte 
ortaya çıktığı yönündedir. Bu kanaatin arkasında, İslamcılığın fikirsel bir yönelim olarak tam 
anlamıyla bu dönemdeki siyasî atmosfer ve özgürlük ortamı sayesinde şekillenebilmiş olması 
yatmaktadır. Bu bağlamda Kara,81 İslamcı düşüncenin gerçek anlamda Abdülhamid’in tahttan 
indirilmesinden sonra gelişebildiğini, istibdadın sona ermesiyle İslamcıların fikirlerini serbestçe 

                                                                                 
74  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 67. 
75   Kara, II. Abdülhamid’in İslamcılık anlayışını şu sözlerle ifade etmektedir: ‘‘Denebilir ki, Abdülhamid dönemi İslamcılığını, 

‘Osmanlı hilafetini ve devletini Müslüman unsura yaslanarak ve ondan güç alarak ayakta tutma’ şeklinde özetlenebilecek bir 
politika belirlemiştir. İzlenen İttihad-ı İslam politikası dışta tutularak Abdülhamid dönemi gözden geçirildiği zaman, orduda ve 
özellikle eğitim alanında Batılı tarzda en büyük ve yaygın modernizasyonun, Batılılaşmanın bu devirde yürütüldüğü görülür.’’ 
Bkz. Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I, 29. 

76  Sadık Albayrak, Türkiye’de İslamcılığın Doğuşu (İstanbul: Risale Yayınları, 1989), 74. 
77  Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık, 23. 
78  Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, 360. 
79  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 30-32. 
80  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 29. 
81  Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I, 29. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
297 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ifade edip yayabildiklerini belirtmektedir. Ona göre İslamcılık, bağımsız bir fikir hareketi 
olarak, Sıraat-ı Müstakîm dergisinin 14 Ağustos 1908'de yayına başlamasıyla görünür hale 
gelmiştir; II. Meşrutiyet öncesi dönemde ise fikir akımları henüz belirgin şekilde ayrışmamıştır. 
Kara, bu dönemi, İslamcılığın mayalanma dönemi olarak tanımlar.82 Benzer biçimde Tunaya83 da 
İslamcılığın II. Meşrutiyet’le birlikte gerçek ve tutarlı bir yapıya kavuştuğunu, dönemin dinamik 
yapısı içerisinde siyasî etkileşimlerle şekillendiğini ve etkili bir siyasî aktöre dönüştüğünü 
vurgulamaktadır. Mardin84 ise İslamcılığın II. Meşrutiyet öncesindeki evresine, 1840’lardan 
itibaren belirginleşen ama dağınık bir tepki hareketi olarak işaret etmektedir. Her ne kadar 
İslamcılık müstakil ve yaygın bir fikir akımı halini II. Meşrutiyet döneminde almış olsa da, bu 
noktada onun öncülerine, özellikle Yeni Osmanlılar çevresindeki fikrî kuluçka dönemine 
değinmek yerinde olacaktır. Zira Mardin’in85 de belirttiği gibi, bugün hâlâ etkili olan pek çok 
düşünceyi ve İslam’ı devletin temeline yerleştirme çabasını bu harekete kadar izlemek 
mümkündür. 

3.1. Yeni Osmanlılar Hareketi 
Proto-İslamcı Yeni Osmanlılar, Namık Kemal, Ali Suavî ve Ziya Paşa gibi Tanzimat ve I. 

Meşrutiyet döneminde fikir adamı kimlikleriyle öne çıkan isimlerden oluşan bir topluluktur. 
Meslekî formasyonları itibarıyla tamamı gazeteci-aydın olan bu grup,86 klasik ulemadan farklı 
olarak ya Batı’da ya da Batı tarzı okullarda eğitim görmüştür. Şentürk, belki biraz da bu 
nedenle, Yeni Osmanlıların dinî bilgi düzeylerini yetersiz bulmakta ve onların kalkıştıkları 
modern kavramları İslamî referanslarla temellendirme işinin yalnızca dinî ilimlerde 
derinleşmiş kişilerce başarılabileceğini ileri sürmektedir.87 Ona göre, II. Meşrutiyet 
İslamcılarının önemli bir kısmının ulema kökenli olması, düşünce sistemlerinde Yeni 
Osmanlılardan daha tutarlı bir yapı kurabilmelerini sağlamıştır.88 Bulaç ise hem Yeni 
Osmanlıları hem de II. Meşrutiyet İslamcılarını kapsayan ilk İslamcı nesil içinde, bir kısmının salt 
aydın, bir kısmının ise ulema-aydın olarak nitelendirilebileceğini belirtmektedir.89 İkincilere 
örnek verdiği Meşrutiyet İslamcılarının, Kur’an, tefsir, hadîs, kelam, fıkıh gibi ilimlerde derin 
bilgi sahibi olmaları onları âlim; Batı Aydınlanmasının temel kavramlarını kullanmaları ise aydın 
olarak tanımlanabilir kılmaktadır.90 Salt aydın kategorisine giren Yeni Osmanlılar ise, içtihat 
seviyesinde olmasalar da İslamî ilimlere dair yeterli bir donanıma ve içtihatlar arasında tercihte 
bulunabilecek düzeyde bir birikime sahiptirler.91 

                                                                                 
82  İsmail Kara, İslamcıların Siyasî Görüşleri I: Hilafet ve Meşrutiyet (İstanbul: Dergah Yayınları, 2014), 24, 26-27. 
83  Tarık Zafer Tunaya, İslamcılık Akımı (İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2003), 19. 
84  Mardin, Türk Modernleşmesi, 91. 
85  Şerif Mardin, The Genesis of Young Ottoman Thought – A Study in the Modernization of Turkish Political Ideas (New Jersey: Princeton 

University Press, 1962), 287.  
86  Yıldırım, Neoliberal İslamcılık, 281. 
87  Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık, 66-67. 
88  Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık, 37-38. 
89  Bulaç, ‘‘İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli’’, 51. 
90  Bulaç, ‘‘İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli’’, 56. 
91  Bulaç, ‘‘İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli’’, 51. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
298 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Yeni Osmanlı aydınlarının karşısında konumlandıkları öteki profil, toplumun İslamî 
sınırlar içinde kalmasını yalnızca ilmî, manevî ve kültürel faaliyetlerle temin etmeye çalışan 
geleneksel ulema olmuştur. Klasik dönemde dinî bilgi, büyük oranda bu ulemaya özgülenmiş ve 
yalnızca bireyden bireye aktarım yoluyla yayılabilmiştir. Ancak 1860’ların başında Osmanlı'da 
basın-yayın faaliyetlerinin artması, bilgiye ulaşımı kolaylaştırmış ve böylece ulemanın bilgi 
üzerindeki tekelini zayıflatmıştır.92 Bu dönemde basın, yalnızca haber iletme aracı olmaktan 
çıkarak siyasî bir güç ve kamuoyu oluşturma vasıtası haline gelmiştir.93 Avrupa'da fikirler 
çoğunlukla kitaplar aracılığıyla yayılırken, Osmanlı'da bu işlevi büyük ölçüde gazete yazıları 
üstlenmiştir. Böylece dinî bilginin sivilleşmesi, demokratikleşmesi ve metalaşması gibi 
dönüşümler yaşanmıştır. Bu süreci mümkün kılan temel etken ise eğitimdeki yaygınlaşma ve 
artan okur-yazarlık oranı olmuştur. Genişleyen basın-yayın ortamı, Osmanlı'da kamuoyunun 
yeni bir olgu olarak ortaya çıkmasına zemin hazırlamış; bu kamuoyu, Yeni Osmanlıların 
seslendiği ve düşüncelerini ulaştırmaya çalıştığı başlıca mecra haline gelmiştir. Nitekim bu 
dönemde, halkçı bir çizgide konumlanan Basîret gazetesi, Yeni Osmanlıların yazılarına geniş yer 
vererek İslamcı düşüncenin taşıyıcısı olmuştur.94 

Yukarıda ifade edildiği üzere, “Şeriat isteriz!” söylemi, Yeni Osmanlıların dilinde 
Tanzimat’la başlayan laikleştirici reformlara yönelik bir itirazı temsil etmektedir. Onlar, 
Tanzimat’ın ruhuna değilse de onu izleyen seküler hukuk düzenlemelerine karşı sert bir duruş 
sergilemişlerdir. Örneğin Namık Kemal, bu tepkisini, ‘‘Elimizde şeriat gibi medeniyetin her türlü 
ihtiyacatını ifaya kafi bir atiye-i ilahiye var iken o bırakıldı da sekiz on zalum ve cehulun havatır 
ve hevesatı mülkümüzde esas-ı hukuk addolundu’’ sözleriyle ortaya koymuştur.95 Dinî bir dil ve 
yerli bir retorikle kaleme alınan Tanzimat Fermanı, köklü dinî-idarî geleneklerden kopuşun ilk 
sinyali olarak yorumlanmıştır. Bu kopuşun somut sonuçları ise 17 yıl sonra ilan edilen Islahat 
Fermanı ile belirginleşmiştir.96 Müslim ve gayr-ı Müslim tebaanın statü eşitliğini gündeme 
getiren müsavat meselesi, Yeni Osmanlıların en çok tartıştığı konulardan biri olmuştur. Osmanlı 
yönetimi, hem ayrılıkçı unsurların “eşitlik yok” tezini boşa çıkarmak, hem de Rusya tehdidine 
karşı Batı’nın desteğini almak adına bu yola gitmiştir. Ancak zımmî hukukunu temel alan hâkim 
şeriat anlayışında bu tür bir eşitlik bulunmadığından, gayr-ı Müslimlere Müslümanlarla aynı 
hakların tanınması, Yeni Osmanlılara göre şeriatın ihlali anlamına gelmektedir. Onlar, bu 
düzenlemenin eşitlikten ziyade gayr-ı Müslimlere imtiyaz sağladığını düşünerek, Islahat 
Fermanı’nı İmtiyaz Fermanı olarak adlandırmışlardır.97 

Müsavat meselesi, Tanzimat döneminin büyük ölçüde kanunlaştırmaya dayalı 
laikleştirme sürecinin temel dayanaklarından biridir. İlk düzenlemelerin ceza hukukunda 
yapılması sebebiyle, 1840, 1851 ve 1858 tarihli ceza kanunları, Osmanlı hukuk sisteminde 
                                                                                 
92  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 213. 
93  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 360. 
94  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 217-218. 
95  İhsan Sungu, Tanzimat ve Yeni Osmanlılar II (İstanbul: MEB Yayınları, 1999), 802. 
96  Bulaç, ‘‘İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli’’, 52. 
97  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 54-56, 60. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
299 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

laikleşmenin başlangıç belgeleri sayılmaktadır.98 Bu süreçte, çok hâkimli mahkemelerin 
kurulmasıyla yargı alanı da kademeli olarak şer’î mahkemeler aleyhine genişlemiştir.99 Bununla 
birlikte, laik yasaların meşruiyetini sağlamak adına onları şer’î referanslara dayandırma çabası 
da gözlenmiştir. Nitekim 1858 tarihli Fransız Ceza Kanunu’nun ‘‘ulu’l-emre ait tazir yetkisi’’ ile 
temellendirilmesi bu tür bir girişimi yansıtsa da, Yeni Osmanlıların bu düzenlemeyi şeriata 
aykırı bulmalarının önüne geçilememiştir.100 Batı kaynaklı reformların doğrudan 
uygulanmasına karşı çıkan Yeni Osmanlılar, şer’î hukukun modern çağın ihtiyaçlarını 
karşılayabilecek özellikte olduğunu savunmuşlardır. Onlara göre fıkıh, ‘‘ezmanın tagayyürü ile 
ahkamın tagayyürü inkâr olunmaz’’ ilkesi gereği, değişen zamanlara uyum sağlayabilecek bir 
kapasiteye sahiptir.101 Ali Suavî de Avrupa’nın ilerlemesini akıl temelli hukuk yapısına 
bağlamakta, İslam hukukunun da aynı şekilde akla dayandığını vurgulamaktadır. İslam'da 
karşılığı bulunan kimi Batılı kavramların seçici biçimde alınabileceğini düşünen Yeni 
Osmanlılara göre bu yaklaşım, İslam dünyasının geri kalmışlığını aşmasının da anahtarıdır.102 

İslam toplumlarının geri kalmışlığı, yalnızca Müslüman düşünürlerin değil, Batılı 
entelektüellerin de tartışma konusu olmuştur. Oryantalist Ernest Renan, yayımladığı bir 
makalede İslam’ın ilerlemeye engel olduğu ve bu nedenle Müslümanların geri kaldığını öne 
sürmüş; başta Namık Kemal olmak üzere birçok isim bu iddiaya karşı reddiyeler kaleme 
almıştır. Bu dönemde sıklıkla vurgulanan fikir, İslam’ın mânî-i terakkî olmadığı, hatta ilerlemeyi 
teşvik ettiği; esas sorunun Müslümanların İslam’a yeterince uymamaları olduğudur.103 Yeni 
Osmanlılar, Avrupa medeniyetini güçlü kılan unsurların İslam’da bulunduğuna inanarak, 
tarihsel süreçte üzeri örtülmüş kavramları gündeme taşımış ve bunları Batı’daki modern 
kavramlarla ilişkilendirmişlerdir. Bu çerçevede usul-ü meşveret ve hükümet-i meşruta 
demokrasiye, şura parlamentoya, biat ise seçime denk görülmüştür.104 Meşrutiyet taraftarı olan 
bu aydınlara göre, meşrutî yönetim Batı’ya ait değildir; meşvereti emreden İslam’ın gereğidir.105 
Geri kalmışlığın temel nedeni olarak istibdat rejimini gören Yeni Osmanlılar, otoriter 
yönetimlerle mücadeleyi temel yönelim haline getirmişlerdir.106 Kanun-u Esasî çerçevesinde 
anayasal ve parlamenter bir monarşi talep etmiş, hilafet ve saltanata karşı çıkmamışlardır. 
Eleştirilerini daha çok dinsizlikle suçladıkları Bâb-ı Âli bürokrasisine yöneltmişlerdir.107 

                                                                                 
98  Abdülhamit Kırmızı, ‘’19. Yüzyılı Laiksizleştirmek: Osmanlı-Türk Laikleşme Anlatısının Sorunları’’, Cogito 94 (2019), 14. 
99  İlber Ortaylı, ‘‘Osmanlı Devletinde Laiklik ve Hukukun Romanizasyonu’’, Erdem 9/27 (1997), 1206. 
100  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 63-64. 
101  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 113-114. 
102  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 118-119. 
103  Sait Şimşek, ‘‘İslamcılık ve Kur’an’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve Murat Gültekingil (İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2018), 706. 
104  Yusuf Tekin - Birol Akgün, ‘‘İslamcılar-Demokrasi İlişkisinin Tarihî Seyri’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl 

Bora ve Murat Gültekingil (İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 653. 
105  Ahmet Ayhan Koyuncu, İslamcılık ve Demokrasi (İstanbul: Pınar Yayınları, 2018), 167. 
106  Kara, İslamcıların Siyasî Görüşleri I: Hilafet ve Meşrutiyet, 21. 
107  Türköne, Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, 74. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
300 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Yeni Osmanlılar her ne kadar sıklıkla İslamcılığın öncüleri olarak anılsalar da, düşünsel 
çeşitlilikleri onları farklı ideolojik kategorilerle de ilişkilendirmeyi mümkün kılmaktadır. 
Ortaylı,108 Yeni Osmanlıların fikir dünyasının modernist İslamcılıktan anayasacı liberalizme, 
Türkçülükten sosyalizme kadar geniş bir yelpazeye yayıldığını belirtmektedir. Daha da dikkat 
çekici olan, bu çeşitliliğin zaman zaman tek bir kişide dahi görülebilmesidir. Nitekim Kuntay,109 
Ali Suavî’deki fikrî çoğulluğa atıfla “bir yığın Suavî” ifadesini kullanmaktadır. Bu çeşitlilik, bazı 
araştırmacıların onları “İslamcılığı tartışmalı aydınlar”110 olarak nitelendirmesine yol açsa da, 
birçok modern kavramı İslamcılık bağlamında ilk kez gündeme getirenler oldukları açıktır.111 
Sonraki dönemlerin düşünsel ve örgütsel yapılarının onların mirası üzerinde gelişmiş olması, 
hareketin tarihsel önemini ortaya koymaktadır.112 

3.2. Meşrutiyet İslamcılığı 
Yeni Osmanlıların düşünsel mirası üzerinde gelişen harekete ilk kez İslamcılık adının 

verilmesi, bu fikrî yönelişin gerçek ve tutarlı bir akım haline geldiği II. Meşrutiyet sürecinde 
gerçekleşmiştir. Ondan İslamcılık olarak söz eden ilk isim, 1904’te kaleme aldığı ‘‘Üç Tarz-ı 
Siyaset’’ adlı makalesiyle Yusuf Akçura olmuştur. Akçura doğrudan İslamcılık demese de, 
‘‘İslamları hükümet-i mezkûre idaresinde siyaseten birleştirmek’’, ‘‘Tevhid-i İslam politikası’’, 
‘‘İslamiyet politikası’’ ve ‘‘İslam siyaseti’’ gibi terkiplerle bu fikre karşılık gelen kavramlar 
kullanmıştır. Akçura’dan yaklaşık on yıl sonra Ziya Gökalp, 1913 tarihli ‘‘Üç Cereyan’’ adlı yazı 
dizisinde bu başlıkları yeniden ele almıştır.113 Kara’nın tespitine göre, İslamcılık kelimesi, 
onunla aynı anlamda olmak üzere İslamlık ve İslamlaşmak şeklinde ilk kez Gökalp’in bu 
yazılarında geçmektedir.114 Bu terimi açıkça kullanan bir diğer isim, 1914’te ‘‘İslam’da Dava-yı 
Kavmiyet’’ başlıklı makalesiyle Babanzade Ahmed Naim olmuştur. İslamcı, İslamcı-Türkçü veya 
İslamcılık gibi ifadeleri benimseyen Ahmed Naim, Akçura ve Gökalp’ten farklı olarak bu 
adlandırmayı eleştirel biçimde kullanmıştır. Görece daha geç bir tarihte, Said Halim Paşa da 
1918’de yayımlanan eserine ‘‘İslamlaşmak’’ adını vermiş; bu terimi, İslam’ın inanç, ahlak, 
toplumsal ve siyasal yönlerini çağın ve çevrenin ihtiyaçlarına göre yorumlayıp uygulama çabası 
olarak tanımlamıştır.115 

İslamcılığın müstakil bir fikir akımı olarak belirginleşmesine koşut olarak bu adla 
anılmaya başlayan hareket, II. Meşrutiyet sonrasının özgürlükçü atmosferinde diğer siyasî, 
sosyal ve kültürel hareketler gibi kendisini serbestçe ifade etme zemini bulmuştur. 1908 Jön 
Türk Devrimi sonrasında yalnızca ilk iki ayda 200’den fazla yayının neşir hakkı elde etmesi ve 
1908-09 yıllarında sadece İstanbul’da 353 farklı gazete ve derginin çıkması, dönemin fikir 

                                                                                 
108  İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı (İstanbul: Kronik Kitap, 2018), 276. 
109  Mithat Cemal Kuntay, Sarıklı İhtilalci (İstanbul: Oğlak Yayınları, 2014), 239. 
110  Yıldırım, Neoliberal İslamcılık, 9, 11. 
111  Mardin, The Genesis of Young Ottoman Thought – A Study in the Modernization of Turkish Political Ideas, 243. 
112  Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 276. 
113  Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I, 31-33. 
114  Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I, 33. 
115  Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I, 34-35. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
301 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

özgürlüğü ortamını yansıtmaktadır.116 Bu ortam, İslam’ı kapsamlı bir siyasî ideoloji olarak ele 
alan İslamcı yayınlar açısından da verimli bir zemin oluşturmuş;117 modernitenin krizine yanıt 
olarak İslamcı bir diriliş ve modern bir İslamcılık anlayışının şekillenmesine olanak 
sağlamıştır.118 İslamcılığın ilk yayın organı Sıraat-ı Müstakîm dergisi, Mehmet Akif, Musa Kazım, 
Babanzade Ahmed Naim, Manastırlı İsmail Hakkı, Ahmed Hamdi Akseki, Şemseddin Günaltay 
gibi önemli isimleri yazar kadrosunda barındırmıştır.119 İslam dünyasının dört bir yanına 
ulaşması sayesinde büyük bir etki alanına sahip olan bu derginin yanı sıra, Beyanü’l Hak, Volkan, 
İttihad-ı İslam, İslam Mecmuası gibi yayınlar da İslamcılık düşüncesinin bu dönemde geniş 
kitlelere ulaşmasını sağlayan başlıca mecralar olmuştur. 

II. Meşrutiyet İslamcıları da, Yeni Osmanlılar gibi usûl-ü meşveretin İslam’a en uygun 
yönetim biçimi olduğu konusunda genel bir uzlaşı içindedirler. Onların bu bağlamda öne 
sürdükleri gerekçeler, büyük ölçüde Yeni Osmanlılarınkilerle örtüşmektedir.120 İstibdadı geri 
kalmışlığın, meşrutiyeti ise ilerlemenin temel şartı olarak görmektedirler. Meşrutiyete, Frenk 
geleneği veya bid’at olduğu gerekçesiyle bazı dinî çevrelerden itirazlar yöneltilmişse de,121 
dönemin İslamcıları genel olarak meşrutiyeti İslamî bir heyecanla selamlamışlardır. Örneğin 
Şeyhülislam Musa Kazım, ‘‘İslam ve Terakki’’ adlı yazısında Müslümanların çöküşünü istibdat 
kâbusuna bağlamakta; İslam’ın ilerleme için gerekli tüm ilkeleri, özellikle de şura-yı ümmet 
prensibini içerdiğini belirtmektedir.122 Diğer yandan, Mustafa Sabri, ‘‘Meşrutiyet Üzerine’’ adlı 
yazısında, yönetimleri mutlakiyetçi ve meşrutî olarak sınıflandırmakta; meşrutiyeti, halkla hak 
temelli bir sözleşmeye dayandığı için daha insanî bulmaktadır.123 Benzer şekilde Said Nursî de 
meşvereti, insanın sınırlı bilgi ve kudretine karşı sınırsız arzularına bir denge getiren, 
dolayısıyla zarurî bir yönetim tarzı olarak görmektedir.124 Nursî’ye125 göre istibdat, zorbalık ve 
zulmün kaynağı; meşrutiyet ise hem şeriatın hem de toplumun saadetinin temelidir. 

Meşrutiyet taraftarlığı, dönemin İslamcılarını, Abdülhamid’in mutlakiyetine karşı 
mücadele eden İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne güçlü bir destek vermeye yöneltmiştir. 
İttihatçılar da Kanun-u Esasî’nin yeniden yürürlüğe konması ve Meclis-i Mebusan’ın açılması 
için çaba göstermektedirler. Bu süreçte, muhalefet cephesini genişletmek isteyen İttihatçılar, 
ulemanın ve İslamcıların desteğini almayı önemli görmüşlerdir. İstibdat karşıtlığı, yalnız 
İslamcıların değil, Osmanlıcılar, Batıcılar ve Türkçülerin de İttihat ve Terakki etrafında 

                                                                                 
116  Oya Dağlar, ‘‘II. Meşrutiyet’in İlanının İstanbul Basınındaki Yansımaları (1908)’’, İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Dergisi 38 (2011), 142. 
117  Doğan Duman, ‘‘Türkiye’de İslamcı Yayıncılık’’, Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi 2/4-5 (1995), 78. 
118  Jan A. Ali, ‘‘Modernity, it’s Crises and Islamic Revivalism’’, Religions 14 (2023), 15. 
119  Fahrettin Gün, Din, Siyaset ve Laiklik (İstanbul: Beyan Yayınları, 2001), 12.  
120  Tekin - Akgün, ‘‘İslamcılar-Demokrasi İlişkisinin Tarihî Seyri’’, 654-655. 
121  Kara, İslamcıların Siyasî Görüşleri I: Hilafet ve Meşrutiyet, 95-96. 
122  Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I, 123-124. 
123  Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler II, 927-928. 
124  Metin Karabaşoğlu, ‘‘Said Nursî’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve Murat Gültekingil (İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2018), 285. 
125  Said Nursî, ‘‘Münazarat’’, Eski Said Dönemi Eserleri (İstanbul: Yeni Asya Neşriyat, 2009), 208-210. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
302 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

birleşmesine yol açmış, bu da partiyi bünyesinde farklı siyasî eğilimleri barındıran kozmopolit 
bir yapıya dönüştürmüştür.126 II. Meşrutiyet’in ilanı, tüm kesimlerce bir hürriyet devrimi olarak 
karşılanmış, İttihatçılar özellikle İslamcı dergilerde yoğun övgüye mazhar olmuştur. Sıraat-ı 
Müstakîm başta olmak üzere birçok yayın organında, İttihat ve Terakki, mukaddes bir cemiyet 
olarak tanıtılmıştır.127 Bu teveccühe karşılık İslamcı söylemler, parti programları ve kongre 
kararlarında giderek daha görünür hale gelmiştir. İttihatçılar mevlit okutmak ve ulemaya 
dersler verdirmek gibi dinî hassasiyetleri gözeten etkinliklere yönelmişlerdir.128 Öte yandan, 
Akşin’e129 göre, parti içinde güçlü bir laik eğilim de mevcut olmuşsa da, İslamcı unsurlar 
nedeniyle bu pek gündeme getirilmemiştir. 

İstibdat karşıtlığı temelinde farklı kesimleri bünyesinde toplayan İttihat ve Terakki, 
Osmanlı’nın çok-milliyetli yapısına uygun biçimde, II. Meşrutiyet’in ilk döneminde resmî ve üst 
kimlik olarak ittihad-ı anâsır fikrini benimsemiştir.130 Bu süreçte henüz Türkçü bir çizgi 
izlememekte, anayasa ve meclis aracılığıyla Osmanlı birliğini güçlendirme amacını ön planda 
tutmaktadır.131 Karpat’a göre, bu süreç, milliyetçilik ya da sekülarizmden çok, İttihatçıların 
merkezîleştirme politikaları nedeniyle kısa sürmüştür; bu politika, başlangıçta destek veren 
çevrelerde rahatsızlıklar yaratmıştır.132 Partinin Türkçülüğe yönelmesi ise özellikle Libya’nın 
işgali ve Arnavutların bağımsızlığı sonrasında belirginleşmiştir.133 Tunaya’ya göre, 1911 
sonrasında yükselen Türkçülük, İttihat ve Terakki’yi din-devlet ilişkilerinde seküler bir çizgiye 
çekmiştir. Bu kapsamda meşihat makamının yetkileri sınırlandırılmış, şer’îyye mahkemeleri 
adliye nezaretine bağlanmış, ilgili düzenlemeler hem parti programına yansımış hem de Meclis-
i Mebusan’da yasalaştırılmıştır.134 Sekülerleşme yönelimi, özellikle hukuk ve eğitim 
alanlarındaki düzenlemeler İslamcıların tepkisini çekmiş ve onları İttihatçılardan 
uzaklaştırmıştır. Başlangıçta büyük umut bağladıkları bu hareketten kopan İslamcılar, Hürriyet 
ve İtilaf Cemiyeti gibi muhalefet partilerine yönelerek ve siyasî dernekler kurarak etkili olmaya 
devam etmişlerdir.135 Giderek otoriterleşen İttihatçılar ise, 1916’ya kadar İslamcılıkla Türkçülük 
arasında sentez kurma çabasını sürdürmüş, bu tarihten sonra ise Türkçülüğe kesin bir yönelim 
göstermişlerdir.136 

                                                                                 
126  Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık, 70-71. 
127  Tunaya, İslamcılık Akımı, 99-100. 
128  Kara’dan aktaran Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık, 72. 
129  Sina Akşin, ‘‘Siyasal Tarih (1908-1923)’’, Türkiye Tarihi IV, Çağdaş Türkiye 1908-1980 (İstanbul: Cem Yayınevi, 2000), 35. 
130  Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasî Gelişmeler (İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2001), 135. 
131  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 681. 
132  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 682-683. 
133  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 683-684. 
134  Tunaya, İslamcılık Akımı, 100. 
135  Tunaya, İslamcılık Akımı, 105-106. 
136  Fahrettin Altun, ‘‘M. Şemseddin Günaltay’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve Murat Gültekingil 

(İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 164. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
303 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3.3. Millî Mücadele ve İslamcılık 
I. Dünya Savaşı’na, İttihatçıların muhalefeti bastırdığı ve tam denetim sağladığı bir 

ortamda girilmiştir.137 Savaşın kaybedilmesiyle önde gelen İttihatçılar yurtdışına kaçmış, parti 
ise 1918’deki son kongresiyle kendini feshetmiştir. Ancak bu karar yalnızca İstanbul’daki 
örgütsel yapıyı sonlandırmış, hareket Trakya ve Anadolu’da varlığını sürdürmüştür. İtilaf 
Devletlerinin Osmanlı topraklarını işgale giriştiği süreçte, Anadolu’da 1919-1922 Millî Mücadele 
dönemi başlamıştır. Bu kritik evrede İslamcılar arasında önemli görüş ayrılıkları yaşanmış; 
kimileri Saray’ın ve İstanbul Hükümeti’nin yanında yer alırken, kimileri işgale karşı 
Anadolu’daki direnişi desteklemiştir.138 Başarılı olamayacağı düşüncesinden hareketle direnişe 
karşı çıkanlar, galip devletlerle iyi ilişkiler kurmayı daha az zarara uğramanın yolu olarak 
görmüşlerdir. Nitekim Saray da, yaklaşan barış görüşmelerinde özellikle İngiltere nezdinde 
olumlu bir izlenim yaratma stratejisi izlemiştir.139 İnalcık’a140 göre, Padişah ve Damat Ferit 
hükümeti, İngilizlerin, halifenin İngiliz vesayeti altında Anadolu ve Arabistan’ı kapsayan bir 
devleti yönetmesine izin vereceği yönündeki vaadine güvenmiş ve bu doğrultuda bir gelecek 
ummuştur. Bazı İslamcılar, Anadolu’daki direnişe, onun İttihatçılar tarafından yönlendirildiği 
gerekçesiyle de karşı çıkmışlardır. Saray’ı destekleyen Hürriyet ve İtilaf Cemiyeti, direnişi 
İttihatçılıkla itham etmiştir.141 Cemiyetin kurucularından Mustafa Sabri direnişi suçlayan bir 
bildiri yayımlamış, ayrıca tavrını yeterince sert bulmadığı hükümeti protesto amacıyla 
Şeyhülislamlık görevinden istifa etmiştir (Şentürk, 2015, 103).  Direnişe yönelik İttihatçı 
nitelemesi tümüyle haksız da değildir. Zira İttihatçılar, savaşın kaybı durumunda işgallere karşı 
bir direniş planlamış ve çeşitli bölgelere gizli mühimmat depoları kurmuşlardır.142 Yurtdışına 
kaçan Talat Paşa’nın tavsiyesiyle de, geçici lider olarak Mustafa Kemal Paşa ön plana 
çıkarılmıştır.143 Karpat’a144 göre, Müdafaa-i Hukuk Cemiyetlerinin büyük kısmı, daha sonra 
CHP'nin temelini oluşturacak olan eski İttihat ve Terakki şubeleri üzerinden örgütlenmiştir. 

Anadolu’daki direnişe destek veren İslamcılar ise, sonraki dönemlerde gösterilen tüm 
değersizleştirme çabalarına rağmen Millî Mücadele’nin başarısında önemli bir rol 
oynamışlardır.145 Anadolu’nun birçok yerinde müftü, âlim, hoca ve şeyhler, vaaz ve 
konuşmalarıyla halkı direnişe teşvik etmiş, mücadeleye aktif olarak katılmışlardır. Mardin’e146 

                                                                                 
137  Toby Ewin, ‘‘Time to Talk Turkey: The British Naval and German Military Missions to the Ottoman Empire in 1912-14’’, The 

Mariner’s Mirror 109/3 (2023), 368-369.  
138  Şentürk, Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık, 103. 
139  Erik Jan Zürcher, Millî Mücadelede İttihatçılık, çev. Nüzhet Salihoğlu (İstanbul: İletişim Yayınları, 2008), 176. 
140  Halil İnalcık, Atatürk ve Demokratik Türkiye (İstanbul: Kırmızı Yayınları, 2007), 13. 
141  Tunaya’dan aktaran Ertan Erol, Tanrıya Uzak Merkeze Yakın – Meksika ve Türkiye’de Çevre Kapitalizminin Tarihsel Sosyolojisi (İstanbul: 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2020), 129. 
142  Zürcher, Millî Mücadelede İttihatçılık, 132. 
143  İsmail Akbal - İsmail Hacıfettahoğlu, ‘‘Millî Mücadele Dönemi’’, Osmanlı’dan İkibinli Yıllara Türkiye’nin Politik Tarihi: İç ve Dış 

Politika, ed. Adem Çaylak vd. (Ankara: Savaş Yayınevi, 2009), 139. 
144  Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, 80.  
145  Mehmet Doğan, ‘‘Nurettin Topçu’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve Murat Gültekingil (İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2018), 440. 
146  Şerif Mardin, Türkiye’de Din ve Siyaset (İstanbul: İletişim Yayınları, 2001), 28. 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
304 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

göre, bağımsızlık savaşının genellikle göz ardı edilen bir İslamî dayanağı vardır; özellikle 
taşrada vilayet yönetimlerine paralel ve halka daha yakın olan dinî yapılar bu süreçte belirleyici 
olmuştur. Nitekim birçok yerde direniş, doğrudan din adamları tarafından örgütlenmiştir. Bu 
isimlerden biri olan Ankara Müftüsü Börekçizade Mehmet Rifat, İstanbul hükümetinin Kuva-yı 
Milliye aleyhine yayımladığı fetvaya karşılık, 153 müftünün imzasını taşıyan Ankara Fetvası’nı 
yayımlamıştır.147 Ulemanın bu süreçteki rolüne dair Orgeneral Kazım Özalp’in ‘‘O gayr-ı müsait 
ahval ve şerait içinde muhterem ulemamız öne geçmiş, münhasıran telkin ve irşat ile iktifa 
etmemiş, millî kuvvetlerin başında çarpışmışlardır’’ sözü Kutay148 tarafından aktarılmaktadır. 
Ayrıca, Mehmet Akif ve Eşref Edip gibi İslamcı düşüncenin öncüleri de mücadelede ön saflarda 
yer almış; vaaz ve yazılarıyla halkı birlik olmaya çağırmışlardır. Özellikle Mehmet Akif’in 
Kastamonu Nasrullah Camii’nde verdiği ve Sevr Antlaşması’nın sonuçlarını anlattığı vaazı, 
basılarak doğu illerine dağıtılmıştır.149 

Millî Mücadele döneminde halkı seferber edebilmek amacıyla başta Mustafa Kemal Paşa 
olmak üzere direnişin askerî liderlerinin İslamî sembol ve kavramlara sıkça başvurdukları 
görülmektedir. Mustafa Kemal Paşa, Anadolu’daki din adamlarından halkın dinî duygularını 
güçlendirecek vaazlar vermelerini istemiş,150 Balıkesir Zağnos Paşa Camii’nde yaptığı 
konuşmada da bu duyguları bizzat kendisi harekete geçirmeye çalışmıştır.151 Aynı doğrultuda, 
Mehmet Akif’in Ankara’ya davet edilmesi ve İslamcı Sebilürreşad dergisinin Millî Mücadele 
boyunca Ankara’da yayımlanması dikkat çekicidir. Dergi, maddî destek görmüş ve dağıtımı 
doğrudan Meclis eliyle gerçekleştirilmiştir.152  

Mücadele liderlerinin bu süreçte izlediği yöntemler arasında gazete ve dergi 
çıkarılması, bildiri ve beyannameler yayımlanması, kongre ve cemiyet faaliyetleri ile dinî 
sembollerden istifade yer almaktadır.153 Bu yönüyle Millî Mücadele, hem kurucu kadronun 
İslamî referanslara yaslandığı hem de Anadolu halkı tarafından bir inanç müdafaası olarak 
algılandığı bir süreç olmuştur.154 Nitekim Rustow’a göre,155 bu yeni cumhuriyetin dinî 
sembollerle örülü bir zeminden doğduğu, yalnızca İstiklal Marşı’nın ilk on mısraından bile 
anlaşılabilmektedir. 

 

 

                                                                                 
147  Gotthard Jaeschke, ‘‘Türk Kurtuluş Savaşında Milliyetçilik ve Din’’, çev. Aytunç Ülker, Tarih Okulu Dergisi 2 (2009), 94.  
148  Cemal Kutay, Kurtuluşun ve Cumhuriyetin Manevî Mimarları (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1972), 383. 
149  Fatma Bostan Ünsal, ‘‘Mehmet Akif Ersoy’’, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık, ed. Tanıl Bora ve Murat Gültekingil 

(İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 85. 
150  Jaeschke, ‘‘Türk Kurtuluş Savaşında Milliyetçilik ve Din’’, 94. 
151  İsmail Kara, ‘‘Din ile Devlet Arasında Sıkışmış Bir Kurum: Diyanet İşleri Başkanlığı’’, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

18 (2000), 32. 
152  Doğan, ‘‘Nurettin Topçu’’, 440. 
153  Metin Hülagu, İslam Birliği ve Mustafa Kemal (İstanbul: Timaş Yayınları, 2008), 45-61. 
154  Yavuz, Modernleşen Müslümanlar – Nurcular, Nakşîler, Millî Görüş, AK Parti, 68-69. 
155  Rustow’dan aktaran Bulut, ‘‘İslamcılık, Tercüme Faaliyetleri ve Yerlilik’’, 910.  



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
305 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Tablo: Cumhuriyet’e giden süreçte İslamcılığın temel özelliklerinin dönemsel karşılaştırması 
 

 

Dönem 
 

Öncüler/Aktörler 
 

Fikrî/İdeolojik Vurgular 
 

Yayın Araçları 
 

Siyasî/Sosyal Etkiler 
 

Yeni 
Osmanlılar 
(1867-1873) 

 

Namık Kemal, Ziya 
Paşa, Ali Suavî vb. 

 

İstibdat karşıtlığı, şeriat ve 
meşveret temelli yönetim 
talebi, laikleşme eleştirisi, 
İslam-Batı sentezi çabaları 

 

Basîret gazetesi, 
çeşitli yazılar 

 

Kamuoyunun 
oluşumu, dinî bilginin 
sivilleşmesi, kültürel 
dönüşüm 

 

II. 
Meşrutiyet 
İslamcılığı 
(1908-1918) 

 

Mehmet Akif, 
Babanzade Ahmed 
Naim, Manastırlı 
İsmail Hakkı, Musa 
Kazım, Ahmed 
Hamdi Akseki vb. 

 

İslamcılığın müstakil fikir 
hareketi olarak ortaya 
çıkışı, istibdat karşıtlığı, 
usûl-ü meşveretin İslamî 
temelde meşrulaştırılması, 
İslam-Batı sentezi çabaları  

 

Sıraat-ı 
Müstakîm, 
Beyanü’l Hak, 
Volkan, İttihad-
ı İslam, İslam 
Mecmuası 

 

Özgürlükçü ortam, 
kamuoyunda 
görünürlük, fikirlerin 
yaygınlaşması, İttihat 
ve Terakki ile ilişkiler, 
yeni siyasî oluşumlar 

 

Millî 
Mücadele 
Dönemi 
(1919-1922) 

 

Mehmet Akif, Eşref 
Edip, Börekçizade 
Mehmet Rifat vb. 

 

İslamî referanslara dayalı 
direniş, halkın seferberliği, 
dini sembollerin siyasî 
kullanımına destek 

 

Sebilürreşad 
dergisi, vaazlar, 
beyannameler, 
bildiriler 

 

Anadolu’da direnişin 
örgütlenmesi, halk 
desteği, cumhuriyetin 
dinî zeminden doğuşu 

 

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER 
Bu çalışma, modern bir siyasî ideoloji olarak İslamcılığın Osmanlı’nın son döneminde 

hangi dinamiklerden doğduğunu ve nasıl şekillendiğini kavramsal ve tarihsel bağlamı içinde ele 
almıştır. İslamcılığın yalnızca dinî bir yönelim olarak değil, aynı zamanda modernliğin bir 
ürünü olarak sistemli ve kapsamlı bir siyasal ideoloji şeklinde ortaya çıktığı vurgulanmıştır. Bu 
yönüyle İslamcılık, hem geleneksel İslamî referansları kullanmış, hem de modern dünyanın 
sorunlarına bu referanslar ışığında çözümler üretmeye çalışmıştır. Batı karşısındaki gerileme, 
çöküş ve çözülme sürecinde İslamcılık, Osmanlı aydınları için bir yeniden diriliş fikrini temsil 
etmiş, bir kurtuluş ideolojisi işlevi görmüştür. 

İslamcılığın tanımı konusundaki zorluklara dikkat çekilen çalışmada, bu zorluğun 
hareketin içsel çeşitliliği ve tarihsel olarak farklı anlamlar kazanması gibi sebeplerden 
kaynaklandığı belirtilmiştir. Geniş anlamıyla İslamcılık kadim bir öze dönüş çağrısını ifade 
ederken, dar anlamıyla modern döneme özgü ideolojik bir yapılanmayı temsil etmektedir. Bu 
ayrım, hem literatürdeki kavramsal çeşitliliği hem de metodolojik yaklaşımı belirleyen bir 
unsur olarak ele alınmıştır. Aynı şekilde, İslamcılığın modernleşme ve ideoloji kavramlarıyla 
olan ilişkisi de, onun Batı kökenli siyasal düşünce biçimleri ve fikir yapılarıyla kurduğu 
karmaşık ilişkiyi gözler önüne sermektedir. 

Çalışma, İslamcılığın doğuşunda Yeni Osmanlıların fikrî mirasını, II. Meşrutiyet 
döneminde ise siyasal ve örgütsel olarak billurlaşma sürecini incelemiş, düşünsel süreklilik ve 
dönüşüm noktalarını analiz etmiştir. Meşrutiyet İslamcılığı, anayasal yönetimi İslam’la 
uzlaştırma çabası etrafında şekillenmiş ve birçok düşünür bu dönemde İslamcılık düşüncesine 
yön vermiştir. Aynı zamanda İttihatçılarla kurulan stratejik ittifak, zamanla ideolojik 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
306 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ayrışmalara ve yeni pozisyon alışlara evrilmiştir. Millî Mücadele yıllarında da İslamcılığın 
belirginleştiği ve halkın seferber edilmesinde etkin bir rol üstlendiği görülmektedir. Anadolu 
direnişine katılan din adamları, vaaz ve fetvalarıyla Millî Mücadele’nin meşruiyet zemininin 
oluşmasında ciddi katkı sağlamış, İslamcı entelektüeller propaganda ve yayın faaliyetleriyle 
mücadeleye anlamlı bir destek vermişlerdir. Bu süreç, İslamcılığın sadece fikir düzeyinde değil, 
toplumsal düzlemde de etkin bir aktör olarak kendini gösterdiğini ortaya koymaktadır. 

Modern siyasal düşünce tarihinin önemli fikir akımlarından biri haline gelmiş olan 
İslamcılık, netice itibariyle çok boyutlu bir hareketi ifade etmektedir. Burada, onun kavramsal 
karmaşıklığını, tarihsel bağlamını ve gelişim evrelerini analiz ederek hem alandaki literatüre 
katkı sunmak hem de güncel İslamcılık tartışmalarının kavramsal ve tarihsel kökenlerine dikkat 
çekmek amaçlanmıştır. Zira İslamcı düşünce, günümüzdeki din, siyaset ve toplum ilişkilerini 
anlamlandırmada hâlâ önemli bir referans çerçevesi oluşturmaktadır. Kamusal meselelere 
ilişkin kimi tutumlar, Osmanlı dönemi İslamcılığının bıraktığı kavramsal miras üzerinden 
şekillenmekte; ‘‘ümmet bilinci’’, ‘‘İslamî kimliğin korunması’’ gibi temalar çağdaş tartışmalarda 
merkezî konumunu muhafaza etmektedir. Bu bakımdan, İslamcılığın geçmişteki ideolojik 
yönelimleri, çağdaş İslamcı perspektiflerin anlaşılmasında süreklilik arz eden bir zemin 
sunmaktadır. 

Bununla birlikte, İslamcılığın modernleşme tecrübesine geçmişte verdiği tepkiler, 
bugün de İslam dünyasında süregelen kimlik arayışlarının ve dinî düşüncenin siyasal 
tezahürlerinin arka planını aydınlatmaktadır. Her ne kadar post-İslamcı yönelimler günümüz 
toplumsal ve siyasal gerçekleri karşısında tarihsel temaların bir dönüşümünü ifade etse de, 
tarihsel miras belirli topluluklar ve aktörler için anlamlı bir referans olma işlevini hâlâ 
sürdürmektedir. Sosyal adalet, toplumsal eşitsizlik veya küresel neoliberal politikaların 
eleştirisi ekseninde şekillenen söylemler, özellikle politik ve toplumsal kimliğini İslamî değerler 
üzerinden inşa eden birey ve topluluklar için önemini korumaktadır. Devlet veya sivil toplum 
içinde İslamî referanslarla hareket eden aktörler, bu söylemleri meşruiyetlerini güçlendirmek 
ve belirli politik hedefleri desteklemek için kullanabilmektedir. 

İslamcılığın tarihsel kökenleri ile çağdaş dönüşümleri arasındaki ilişkinin daha 
derinlemesine incelenmesinin, gelecekteki çalışmalara yeni kavramsal imkânlar sunabileceği 
değerlendirilmektedir. Bu çerçevede, farklı dönem ve coğrafyalardaki İslamcı tecrübelerin 
karşılaştırmalı olarak ele alınması, hem hareketin içsel çeşitliliğini hem de modern siyasal 
düşünceyle etkileşimini daha görünür kılabilir. Böylece, İslamcılığın yalnızca geçmişin ideolojik 
bir mirası değil, aynı zamanda çağdaş dünyayı anlamlandırma biçimlerinden biri olarak nasıl 
dönüştüğü daha kapsamlı biçimde anlaşılabilir.      

 

 

 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
307 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Yazarlık Katkısı: Araştırma çift yazarlı olarak yürütülmüş olup, yazarlık katkısı: 

1. Sorumlu yazar: Nazırhan Şener: Kaynak tarama, metodoloji, yorum ve yazma: (%50), 

2. Yazar: Prof. Dr. İhsan Toker: Veri iyileştirme, inceleme ve düzeltme: (%50). 

Bu çalışma, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri 
Anabilim Dalı’nda Prof. Dr. İhsan Toker danışmanlığında Nazırhan Şener tarafından hazırlanan 
‘‘İslamcılığın İslamcı Eleştirisi’’ başlıklı doktora tezinden üretilmiştir. Yazarlar olarak aramızda 
ve/veya başka kurum ve kuruluşlarla herhangi bir çıkar çatışması durumu bulunmamaktadır. 

Etik Kurul Beyanı: Araştırma kaynak taraması ve doküman incelemesine dayalı 
olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. 

İTHAF / DEDICATION / إهداء  
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci 

kamplarına, evlere, camilere ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı 
saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din 
adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum sivillere ithaf edilmiştir. İsrail’in iki 
milyondan fazla Gazzeliyi evlerinden ve topraklarından sürgün etmek istemesi insanlık dışıdır. 
İsrail’in uluslararası hukuka, insan hak ve hürriyetlerine aykırılık içeren tüm işgal ve saldırıları 
suçtur ve bu nedenle yargılanması gerekmektedir.  

This article is dedicated to the scientists, students, health workers, religious officials, 
journalists, babies, children and innocent civilians who lost their lives as a result of Israel’s 
brutal, barbaric, inhumane and illegal attacks on universities, schools, hospitals, refugee camps, 
homes, mosques and churches in Gaza. Israel’s attempt to expel more than two million Gazans 
from their homes and lands is inhumane. All Israeli occupations and attacks that violate 
international law, human rights and freedoms are crimes and therefore Israel must be 
prosecuted. 

صحفيين والرضع والأطفال هذه المقالة موجهة إلى العلماء والطلاب وعاملين في مجال الصحة ورجال الدين وال

والمدنيين الأبرياء الذين فقدوا حياتهم بسبب الهجمات الوحشية واللاإنسانية وغير القانونية التي شنتها إسرائيل 

على الجامعات والمدارس والمستشفيات ومخيمات اللاجئين والمنازل والجوامع والكنائس الموجودة في غزة. فما 

أكثر من مليوني فلسطيني من أراضيهم ومنازلهم هو أمر غير إنساني. إن كافة ما تريده إسرائيل من نفي وتهجير 

تفعله إسرائيل من هجمات تتنافى مع حقوق الإنسان والحريات والقانون الدولي هي جرائم ولهذا السبب يجب 

 محاكماته

 

 

 

 

 



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
308 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA / REFERENCES  
Akbal, İsmail - Hacıfettahoğlu, İsmail. ‘‘Millî Mücadele Dönemi’’. Osmanlı’dan İkibinli Yıllara Türkiye’nin 

Politik Tarihi: İç ve Dış Politika. ed. Adem Çaylak vd. Ankara: Savaş Yayınevi, 2009.  
Akdoğan, Yalçın. Siyasal İslam – Refah Partisi’nin Anatomisi. İstanbul: Şehir Yayınları, 2000. 
Akşin, Sina. ‘‘Siyasal Tarih (1908-1923)’’. Türkiye Tarihi IV, Çağdaş Türkiye 1908-1980. İstanbul: Cem Yayınevi, 

2000. 
Aktay, Yasin. ‘‘Sunuş’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil. 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Albayrak, Sadık. Türkiye’de İslamcılığın Doğuşu. İstanbul: Risale Yayınları, 1989. 
Ali, Jan A. ‘‘Modernity, its Crisis and Islamic Revivalism’’. Religions 14/1 (2023), 15. 
Altun, Fahrettin. ‘‘M. Şemseddin Günaltay’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, 

Murat Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Altun, Fahrettin. Modernleşme Kuramı – Eleştirel Bir Giriş. İstanbul: İnsan Yayınları, 2021. 
Al-Shuqairat, Hussein Raja - Aldajah, Mohanad Nayef. ‘‘Islamic Historiography and Modernity: A 

Systematic Literature Review on the Evolution of Muslim Societies in the Postcolonial 
Era.’’ Journal of Islamic Thought and Civilization 15/1, (2025), 240-260. 

Babahan, Ali. ‘‘Modernization and Ideological Divergence Among the Bureaucracy in the Late Ottoman 
Empire: Suggestion for a New Classification’’. Toplum ve Kültür Araştırmaları Dergisi 8, (2021), 23-
45. 

Becker, Carl-Heinrich. ‘‘Panislamizm’’. Siyasî İslam ve Panislamizm. der. Mümtaz’er Türköne, Ümit Özdağ. 
Ankara: Rehber Yayınları, 1993.  

Berkes, Niyazi. Türkiye’de Çağdaşlaşma. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2019. 
Bolay, Süleyman Hayri. Felsefî Terimler ve Doktrinler Sözlüğü. Ankara: Akçağ Yayınları, 1997. 
Bulaç, Ali. ‘‘İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – 

İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Bulut, Yücel. ‘‘İslamcılık, Tercüme Faaliyetleri ve Yerlilik’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık.  ed. 

Tanıl Bora, Murat Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Çınar, Menderes. Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık. İstanbul: Dipnot Yayınları, 2005. 
Dağlar, Oya. ‘‘II. Meşrutiyet’in İlanının İstanbul Basınındaki Yansımaları (1908)’’. İstanbul Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi 38 (2011), 141-159.  
Doğan, D. Mehmet. ‘‘Nurettin Topçu’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, Murat 

Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Duman, Doğan. ‘‘Türkiye’de İslamcı Yayıncılık’’. Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi 2/4-5 (1995), 77-

94. 
Eagleton, Terry. İdeoloji. çev. Muttalip Özcan. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2011.  
El-Affendi, Abdelwahab. ‘‘Sudan’da İslamcılık: Öncesi, Sonrası ve Arası’’. Post-İslamcılık – Siyasî İslam’ın 

Değişen Yüzü. çev. Emek Ş. Ataman. der. Asef Bayat. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2016. 
Erkilet, Alev. Bir Müslüman İslamcılık, İslam Birliği ve Ümmete Nasıl Bakmalı? İstanbul: Beyan Yayınları, 2022.  
Erol, Ertan. Tanrıya Uzak Merkeze Yakın – Meksika ve Türkiye’de Çevre Kapitalizminin Tarihsel Sosyolojisi. 

İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2020. 
Ewin, Toby. ‘‘Time to Talk Turkey: The British Naval and German Military Missions to the Ottoman 

Empire in 1912–14’’. The Mariner's Mirror 109/3, (2023), 365-369. 



 
 

 
 İslamcılık: Kavramsal ve Tarihsel Kökenler 

 

 

 
 
 
309 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Geertz, Clifford. ‘‘Ideology as a Cultural System’’. Ideology and Discontent. ed. David Apter. New York: Free 
Press, 1964. 

Giddens, Anthony. Modernliğin Sonuçları. çev. Ersin Kuşdil. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1994. 
Gün, Fahrettin. Din, Siyaset ve Laiklik. İstanbul: Beyan Yayınları, 2001.   
Heywood, Andrew. Siyaset. çev. Nasuh Uslu. Ankara: Liberte Yayınları, 2006.  
Hülagu, Metin. İslam Birliği ve Mustafa Kemal. İstanbul: Timaş Yayınları, 2008. 
İnalcık, Halil. Atatürk ve Demokratik Türkiye. İstanbul: Kırmızı Yayınları, 2007. 
Jaeschke, Gotthard. ‘‘Türk Kurtuluş Savaşında Milliyetçilik ve Din’’. çev. Aytunç Ülker. Tarih Okulu Dergisi 2 

(2009), 83-95. 
Kara, İsmail. ‘‘Din ile Devlet Arasında Sıkışmış Bir Kurum: Diyanet İşleri Başkanlığı’’. Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2000), 29-55.  
Kara, İsmail. İslamcıların Siyasî Görüşleri I: Hilafet ve Meşrutiyet. İstanbul: Dergah Yayınları, 2014. 
Kara, İsmail. ‘‘İslamcı Söylemin Kaynakları ve Gerçeklik Değeri’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – 

İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Kara, İsmail. Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler I. İstanbul: Dergah Yayınları, 2020. 
Kara, İsmail. Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi – Metinler Kişiler II. İstanbul: Dergah Yayınları, 2021. 
Karabaşoğlu, Metin. ‘‘Said Nursi’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, Murat 

Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Karpat, Kemal Haşim. İslam’ın Siyasallaşması. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005. 
Khairullin, Timur R. ‘‘Trends in Political Islam: Transition Towards Liberalization’’. Herald of the Russian 

Academy of Sciences 92/2, (2022), 100-104. 
Kırmızı, Abdülhamit. ‘’19. Yüzyılı Laiksizleştirmek: Osmanlı-Türk Laikleşme Anlatısının Sorunları’’. Cogito 

94 (2019), 1-17. 
Koyuncu, Ahmet Ayhan. İslamcılık ve Demokrasi. İstanbul: Pınar Yayınları, 2018. 
Krysa, Isabella. The Rise of Islamism in Turkey: Failure of Kemalism or a New Development Alternative? 

Unpublished Thesis of the Degree of Master of Arts in International Development Studies. 
Ottowa: Saint Mary University, 2011. 

Kuntay, Mithat Cemal. Sarıklı İhtilalci. İstanbul: Oğlak Yayınları, 2014. 
Kutay, Cemal. Kurtuluşun ve Cumhuriyetin Manevî Mimarları. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

1972. 
Lewis, Bernard. İslam’ın Siyasal Söylemi. çev. Ünsal Oskay. İstanbul: Kronik Kitap, 2021. 
Mardin, Şerif. The Genesis of Young Ottoman Thought – A Study in the Modernization of Turkish Political Ideas. 

New Jersey: Princeton University Press, 1962.  
Mardin, Şerif. Jön Türklerin Siyasî Fikirleri – 1895-1908. İstanbul: İletişim Yayınları, 1994. 
Mardin, Şerif. Türkiye’de Din ve Siyaset. İstanbul: İletişim Yayınları, 2001. 
Mardin, Şerif. Türk Modernleşmesi. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Nursi, Said. ‘‘Münazarat’’. Eski Said Dönemi Eserleri. İstanbul: Yeni Asya Neşriyat, 2009. 
Ortaylı, İlber. ‘‘Osmanlı Devletinde Laiklik ve Hukukun Romanizasyonu’’. Erdem 9/27 (1997), 1201-1208. 
Ortaylı, İlber. İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı. İstanbul: Kronik Kitap, 2018.  
Osmanoğlu, Ayşe. Babam Sultan Abdülhamid – Hatıralarım. Ankara: Selçuk Yayınları, 1986. 
Ozan, İbrahim Halil - Arı, Mehmet Salih. ‘‘II. Abdülhamid ve İslamcılar: Muhalefet, Yanılgı ve 

Pişmanlıklar’’. Van İlahiyat Dergisi 8/13 (2020), 1-21.  



 
 
 

 Nazırhan ŞENER - İhsan TOKER 
 

 

 
 
 
310 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Özcan, Azmi. ‘‘İttihad-ı İslam’’. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 23/470-475. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2001. 

Özdalga, Elisabeth. İslamcılığın Türkiye Seyri – Sosyolojik Bir Perspektif. İstanbul: İletişim Yayınları, 2015. 
Roy, Olivier. Siyasal İslam’ın İflası. çev. Cüneyt Akalın. İstanbul: Metis Yayınları, 2020. 
Sartori, Giovanni. ‘‘Politics, Ideology and Belief Systems’’. American Political Science Review, Vol. LXIII, Marc 

1969. 
Smith, Anthony David. Toplumsal Değişme Anlayışı. çev. Ülgen Oskay. Ankara: Gündoğan Yayınları, 1996. 
Sungu, İhsan. Tanzimat ve Yeni Osmanlılar II. İstanbul: MEB Yayınları, 1999.   
Şankıtî, Muhammed Muhtar. İslam Medeniyetinde Anayasal Kriz – Büyük Fitneden Arap Baharına. çev. 

Muhammet Çelik. İstanbul: Mana Yayınları, 2021.  
Şentürk, Hulusi. Türkiye’de İslamî Oluşumlar ve Siyaset – İslamcılık. İstanbul: Çıra Yayınları, 2015. 
Şimşek, Sait. ‘‘İslamcılık ve Kur’an’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, Murat 

Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Tantik, Abdülaziz. İslamcılığın Arayışı. İstanbul: Pınar Yayınları, 2014. 
Tekin, Yusuf - Akgün, Birol. ‘‘İslamcılar-Demokrasi İlişkisinin Tarihî Seyri’’. Modern Türkiye’de Siyasî 

Düşünce – İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Telli, Rüya - Yılmaz, Ayşenur. ‘‘Geç Dönem Osmanlı Modernleşmesine Genel Bir Bakış’’. Liberal Düşünce 

Dergisi 25/100 (2020), 9-35. 
Tunaya, Tarık Zafer. Türkiye’de Siyasî Gelişmeler. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2001. 
Tunaya, Tarık Zafer. İslamcılık Akımı. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2003. 
Türköne, Mümtaz’er. Siyasî İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu. Ankara: Lotus Yayınevi, 2003. 
Ünsal, Fatma Bostan. ‘‘Mehmet Akif Ersoy’’. Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce – İslamcılık.  ed. Tanıl Bora, 

Murat Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 
Vambery, Arminus. ‘‘Panislamizm’’. Siyasî İslam ve Panislamizm. der. Mümtaz’er Türköne, Ümit Özdağ. 

Ankara: Rehber Yayınları, 1993.  
Wallerstein, Immanuel. Dünya Sistemleri Analizi – Bir Giriş. çev. Ender Abadoğlu, Nuri Ersoy. İstanbul: BGST 

Yayınları, 2011. 
Yavuz, Hakan. Modernleşen Müslümanlar – Nurcular, Nakşîler, Millî Görüş ve AK Parti. İstanbul: Kitap Yayınevi, 

2017. 
Yıldırım, Ercan. Neoliberal İslamcılık. İstanbul: Pınar Yayınları, 2016. 
Zürcher, Erik Jan. Millî Mücadelede İttihatçılık. çev. Nüzhet Salihoğlu. İstanbul: İletişim Yayınları, 2008. 



 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 311-326. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Çınar, Aslı Kahraman. “Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement 
in Central Anatolia”. Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 
(Aralık 2025),  311-326. https://doi.org/10.5281/zenodo.18071488                                                                                                              

                                                                                                                                                           CC BY-NC 4.0 DEED 

Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in 
Central Anatolia  

Orta Anadolu’nun Gözden Kaçmış Erken Tunç Çağı Yerleşimi: Mercimektepe Höyük 
 

 
 
Abstract  
Yozgat possesses numerous untapped historical and archaeological sites awaiting 
exploration, one of which is Mercimektepe Höyük. One such archaeological site is 
Mercimektepe Höyük. Listed in the Ministry of Culture and Tourism's register of 
certified archaeological sites, Mercimektepe Höyük covers an area of 
approximately 14 acres and is located on the left side of the Yozgat-Sivas 
Highway, in the Esentepe district. The land has been damaged by years of 
farming, and the water reservoir built directly on top of it has further 
exacerbated this damage. Mercimektepe Höyük served as a settlement site at the 
end of the 3rd millennium BCE and then in the 2nd millennium during the Hittite 
period. Research has revealed that this site belongs to a culture contemporary 
with the Alishar culture. This study will provide information about the drilling 
studies, rescue excavations, and excavation studies conducted on Mercimektepe 
Höyük to date. This study aims to present the artefacts..." veya "The objective of 
this study is to document the artefacts found in the excavations at the mound 
with original photographs, to contribute to the gap in the literature, and to be 
one of the first studies on the subject. 

Keywords: History, Early Bronze Age, Old Hittite Period, Central Anatolia, 
Yozgat, Mercimektepe Höyük. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

27.09.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

20.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

28.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Dr. Öğretim Üyesi Aslı Kahraman ÇINAR  

Yozgat Bozok Üniversitesi. Fen-Edebiyat Fakültesi 

Tarih Bölümü. 

Yozgat, TÜRKİYE.  

 

     
 

 

 

 
 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18071488
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286591
mailto:asli.kahraman@yobu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-0969-7222


 
 
 

 Aslı Kahraman ÇINAR 
 

 

 
 
 
312 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
Yozgat, henüz araştırılmamış ve keşfedilmeyi bekleyen tarihî ve arkeolojik alanlara ve kalıntılara sahiptir. Bu 
arkeolojik alanlardan biri de Mercimektepe Höyük’tür. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın tescilli arkeolojik sit 
alanları envanterinde yer alan Mercimektepe Höyük, yaklaşık 14 dönümlük bir alan kaplamakta olup Yozgat-
Sivas Karayolu’nun sol tarafında, Esentepe mevkisinde bulunmaktadır. Alan, uzun yıllar süren tarımsal 
faaliyetler nedeniyle tahrip olmuş; üzerine doğrudan inşa edilen su deposu bu tahribatı daha da artırmıştır. 
Mercimektepe Höyük, M.Ö. 3. binyılın sonlarında ve daha sonra M.Ö. 2. binyılda Hitit döneminde yerleşim yeri 
olarak kullanılmıştır. Yapılan araştırmalar, höyüğün Alişar kültürü ile çağdaş bir kültüre ait olduğunu 
göstermiştir. Bu çalışma, Mercimektepe Höyük’te gerçekleştirilen sondaj çalışmaları, kurtarma kazıları ve 
sistematik kazılar hakkında bilgi sunmayı amaçlamaktadır. Ayrıca kazılarda ele geçen buluntuların özgün 
fotoğraflarıyla birlikte tanıtılması, literatürdeki boşluğun doldurulmasına katkı sağlanması ve konu üzerine 
yapılan ilk çalışmalardan biri olma niteliği taşıması hedeflenmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tarih, Erken Tunç Çağı, Geç Hitit Dönemi, Orta Anadolu, Yozgat, Mercimektepe Höyük. 

1. INTRODUCTION 
The Palaeolithic period is the longest period of prehistory. The most important data 

from this period are stone tools. No data from this period has been found in surface surveys 
conducted in Yozgat.1 The city’s first prehistoric settlements date back to the Late Neolithic 
period. One of the two archaeological sites where these first settlements were found is the 
Rıdvan Castle Mound.2 The other settlement is the Karakaya Tepe settlements between the 
villages of Ocaklı and Aşağıkarahacılı in the district of Sorgun. The density of mound-type 
settlements in the region, spanning from the end of the Late Neolithic Age to the Early 
Chalcolithic Age, is noteworthy. Yozgat Province, which includes centres such as Alişar, 
Uşaklıhöyük (Zippalanda), Kerkenes, and Tavium, is known as the core region of the Hittites, 
who became an important political and military power in the middle of the 2nd millennium 
BCE.3 The region became acquainted with writing during the Assyrian Trade Colonies Period 
(1972-1718 BCE).4 The first written documents in Yozgat date back to this historical period. A 
large part of Central Anatolia, including Yozgat, has been known as the ‘Hatti Land’ since 
ancient times. This name dates back to a letter written by the Akkadian king Naram-Sin (2254-
2218 BCE) describing his struggle with the king of Kaniš, Zipani.  In addition, Yozgat is 
considered one of the central regions of the Hittites because some Hittite cities are located 
within the province’s borders. Surface surveys conducted in Yozgat province have identified 
sixty mounds in the region. Pottery, vessels and materials from different periods, such as the 
Early Bronze Age, Middle and Late Bronze Age, Colonial Age, Hittite Period, Iron Age, Hellenistic 
Period, Roman Period and Byzantine Period, have been found in these mounds.5 
                                                                                 
1       Ozan Özbudak, “Tarih Önces Dönemde Yozgat”, Yozgat Arkeoloji ve Sanat Tarihi (Ankara: Akçağ, 2023), 1/3-4. 
2       Serkan Erdoğan, S. Güngör Uyak, “Arkeolojik Araştırmalar ve Yazılı Belgeler Işığında Eski Çağ’da Yozgat”, Kültür Araştırmaları 

Dergisi 14 (2022), 286. 
3      Hacer Sancaktar, “Yeni Araştırmalar Işığında Yozgat ve Çevresinin Arkeolojisi”, Yozgat Arkeoloji ve Sanat Tarihi (Ankara: Akçağ, 

2023), 1/57. 
4     Gojko Barjamovic, Ups and Downs at Kanesh: Chronology, History and Society in the Old Assyrian, Period (Leiden: Nederlands Instituut 

vor Het Nabije Oosten, 2012), 3. 
5     Turgut Yiğit, “Akkadlar Devrinde Anadolu’nun Siyasal Yapısı”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 40/3-4 

(2000), 23. 



 
 

 
 Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in Central Anatolia 

 

 

 
 
 
313 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

The first concrete evidence of the Neolithic Period (7500-6000 BCE) was found during 
surface surveys conducted by Associate Professor Hacer Sancaktar and her team at the Rıdvan 
Kalesi Höyük in the village of Kazankaya in Aydıncık.6 When it comes to the Chalcolithic Period 
(6000-3500 BCE), the first settlements from this period are exemplified by centres such as 
Söğütçükpınarı in Yerköy district, Kayalıboğaz in Yenifakılı district, Dabanıyanık in Aydıncı 
district, and Çomuağıl in Boğazlıyan district.7 

One of the most important mounds from the Hittite period is Alişar Höyük. Located in 
the village of Alişar in the district of Sorgun, the mound is situated between Boğazköy/Hattuşa 
and Kültepe/Kaniş, two major centres of Anatolian Bronze Age culture, and is one of the largest 
settlements in the basin.8 The first traces of life at Alişar Höyük date back to the Chalcolithic 
Age.9  Excavations were carried out at the mound between 1927 and 1932 under the leadership 
of Von der Osten and between 1993 and 1994 under the leadership of Ronald L. Gorny. It is one 
of the rare settlements in Anatolia that has been inhabited in every period from the Late 
Chalcolithic Age to the present day.10 One of the Hittite settlements in the region is Uşaklı 
Höyük. Archaeological, geomorphological and geophysical research has been ongoing since 
2013 at Uşaklı Höyük, located in the village of Büyük Taşlık in the Sorgun district of Yozgat, and 
its surroundings.11 Due to its strategic location and favourable environmental conditions, the 
mound has seen continuous settlement spanning the Late Chalcolithic, Bronze, and Iron Ages, 
as well as the Roman-Byzantine period.  This mound is accepted as the city of Zippalanda, one 
of the centres where the Hittite kings carried out their cult pilgrimages.12 Çadır Höyük is 
located near the village of Peyniryemez in the Sorgun district of Yozgat province. Since the 
1990s, both surface research and excavation work have been carried out at Çadır Höyük. Studies 
have determined that the earliest settlement of the mound dates back to the Early Chalcolithic 
Age. The settlement that began in the Early Chalcolithic Age continued uninterrupted until the 
Byzantine period.13 Another ancient settlement, Yassı Höyük, is located near the village of 
Yassıhüyük, which is affiliated with the centre of Yozgat. The first studies here were conducted 
in 2004 by a team led by Prof. D. Mario Fales. Strobel and Gerber first visited the site in 2001-
2002 and conducted some research. In general, remains from the Hittite period and the Iron 

                                                                                 
6     Hacer Sancaktar, Kudret Sezgin, “Yozgat İli Geç Demir Çağından Geç Antik Döneme Kadar Kale Yerleşmleri ve Savunma 

Yapıları”, MASROP e-dergi 1-2 (2020), 1-2. 
7     Achhro Omura, “1990 Yılı Orta Anadolu’da Yürütülen Yüzey Araştırmaları”, Araştırma Sonuçları Toplantısı (Ankara, 1992),  

IX/543. 
8     Önder İpek, Semih Gerçek, “Hitit Döneminde Yozgat”, Yozgat Arkeoloji ve Sanat Tarihi (Ankara: Akçağ, 2023), 1/10. 
9     Celal Tuna, Mağaradan Kente Anadolu’nun Eski Yerleşim Yerleri (İstanbul: İletişim Yayınları, 2000), 1/133. 
10    Ronald L. Gorny, “’The Alişar Regional Project (1993-1994)”, The Biblical ARchaeologist 58/1 (1995), 52. 
11     Stefania Mazzoni, F. Pecchol Daddi, The Uşaklı Höyük Survey Project (2008-2012), A Final Report (Firenze: Firenze University Press, 

2015), 22. 
12     Aslı Kahraman Çınar, Tolgahan Arun, “Hitit Antik Şehri Zippalanda’nın Yozgat Turizmi Açısından Değeri”, II. Uluslararası Bozok 

Sempozyumu Bildiri Kitabı (Yozgat, 2017), 1/91. 
13     Ronald L. Gorny, “2002-2005 Arasındaki Çadır Höyük’te Düzenlenen Arkeolojik Kazı Çalışmaları İkinci Bin Yerleşimleri”, İDOL 

Arkeologlar Derneği Dergisi 8/30 (2006), 8. 



 
 
 

 Aslı Kahraman ÇINAR 
 

 

 
 
 
314 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Age are excavated from different parts of the mound. Based on festival texts describing the cult 
journeys of Hittite kings, it is thought that this was the Hittite city of Tahurpa.14  

Mercimektepe Höyük is one of the settlements dating back to the Early Bronze Age. 
Musa Özcan, the first director of the Mercimektepe excavations, describes the location of the 
mound in his 1986 report as follows. “It is located 500 m. east of the city centre and north of 
Yozgat Sivas highway. Mercimektepe Höyük, which rises from the road and descends to Yozgat 
Stream with a steep slope in the north, has a dominant position in Yozgat and covers an area of 
approximately 14 acres and measures 100x140 m2. Agricultural works and other factors over 
time have caused the cultural layers in the mound to be destroyed to a great extent.”15  Thirty 
years have passed since these statements and today Mercimektepe Höyük remains in the centre 
of Yozgat city. It falls just behind the bazaar connected to the settlement called Yimpaş Tokiler 
opposite the Governor’s building. When it is described via Sivas Street, which is an intercity road 
and probably the road used by the Hittite kings, it is located diagonally across the Novada 
shopping centre. This situation can be considered as a disadvantage rather than an advantage 
for Mercimektepe Höyük, which is so far inside the city today.  

In the TAY (Archaeological Structures of Turkey) reports, the altitude of the mound is 
given as 1335 m. and the period as ITC III. Its location and environmental features are described 
in the TAY as the Yozgat-Sivas motorway passes through the area between Mercimektepe and 
Çengeltepe opposite Mercimektepe. The fact that both mounds are contemporaneous suggests 
that there may have been a large settlement with a double core.16 

There is a water reservoir on the mound. Thousands of people pass by and see the 
mound every day. However, there is no sign or signboard on or around it indicating that it is an 
archaeological site. Even when walking on it, it is absolutely not understood that this is an 
archaeological site because the inside of the pits from the excavations carried out twenty years 
ago and the surroundings of the mound are covered with weeds. At the same time, this area has 
been used as a field for years and the artefacts and the mound, which are very close to the 
surface, have been destroyed.  The findings obtained from Mercimektepe excavations have not 
been studied and published in detail until today. For this reason, Yozgat remains one of the least 
known regions of Central Anatolia for the Early Bronze Age.17 It is understood that the first 
settlement in Mercimektepe was made between 2600-2000 BCE.18 Another ancient settlement in 
the region is Mercimektepe Höyük, which is now located within the city centre of Yozgat and is 
the subject of this study. 

                                                                                 
14     F. M. Fales et all., “Austro-İtalian ARchaeological Investigations in the Reigon of Yozgat (Turkey), Central-North Anatolia in the 

Hittite Period-new Perspecitves in Light of Recent Research.”, Acts of th eInternational Conference Hled at the Univerity of Florence, 
Studia Asiana, 5 (Florence, 2007), 34. 

15     Kültür Envanteri, Arkeolojik Sit Alanları “Mercimektepe Höyüğü”, 16 May 2025. 
16      TAY Project “Mercimektepe Höyüğü”, 15 May 2025.     
17      Middle East Technical University Open Coruse Ware, 15 May, 2025. 
18      From the Museum's excavation evaluation report for 1986. 



 
 

 
 Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in Central Anatolia 

 

 

 
 
 
315 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

This study is based on a comprehensive evaluation of archival excavation reports, 
museum inventory records, and original photographic documentation related to the rescue 
excavations conducted at Mercimektepe Höyük between 1986 and 1994. Unpublished 
excavation reports housed in the Yozgat Museum archives were systematically reviewed to 
reconstruct the excavation process, stratigraphic observations, and contextual information of 
the finds. Museum inventory books were examined to identify, classify, and cross-check the 
artefacts according to their findspots, levels, and material characteristics. In addition, original 
photographs taken during the excavations and of the artefacts currently preserved in the 
museum storerooms were analysed to support typological assessments and to ensure visual 
documentation of the material culture. The archaeological data obtained from these sources 
were then comparatively evaluated with contemporary sites in Central Anatolia, particularly 
Alişar, Alacahöyük, and Boğazköy, in order to determine the cultural and chronological position 
of Mercimektepe Höyük. 

Ethical Statement: This study was conducted in full compliance with all applicable 
ethical standards. The information and findings presented in this article have been reported in 
accordance with the principles of honesty and transparency. Scientific integrity and objectivity 
were maintained throughout all stages of the research. Furthermore, all sources used in the 
study have been properly cited. Since the research is based on a literature review and 
document analysis, ethical committee approval was not required.  

Furthermore, this study made use of unpublished rescue excavation reports (1986, 1987, 
1991, 1992 and the 1993) General Evaluation Report related to the Mercimektepe Höyük 
excavations, as well as museum inventory books dating to the years 1986, 1987, 1991, 1992, and 
1993, all preserved in the archives of the Yozgat Museum. The necessary permission to examine 
and use these archival documents for scientific purposes was obtained from the Yozgat 
Museum through an official authorization letter dated 17 March 2016 and numbered 16080153-
150/419. 

2. MERCİMEKTEPE HÖYÜK DRILLING AND EXCAVATION WORKS 
Mercimektepe was inhabited at the end of the 3rd millennium and is one of the small 

settlements around the Hittite capital Hattusa in the 2nd millennium, perhaps surrounded by a 
simple protection wall. Mercimektepe, which is 40 kilometres from Hattusa and has a position to 
control the road to the capital, especially from the south and west, may also have been an 
important accommodation site. Longer and deeper studies on this mound are required to clarify 
these assumptions. Levent Zoroğlu and his team carried out a joint project at Mercimektepe 
Höyük in July 1975 with the Anatolian Civilisations Museum and the Kayseri Museum. Four 
trenches and one cleaning pit were opened during this drilling. Archaeological materials were 
found even very close to the surface. Roman artefacts were unearthed in the first one and a half 
metres. It is seen that the bones of a human skeleton found in this trench up to the waist are 
scattered. These bones are exhibited in Yozgat Museum. Some fragments of plates, fragments of 



 
 
 

 Aslı Kahraman ÇINAR 
 

 

 
 
 
316 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Alisar type painted vessels as well as 1 m. tall mudbrick walls were found. A broken jar (Figure 2) 
and a bronze bracelet (Figure 1) were found in Trench A. Old Hittite pottery and a bronze sickle 
(Figure 3) were found in Trench B. Hittite pottery was recovered from Trench C. A teapot, a 
fincan and a grinding stone were found in the cleaning pit. The materials recovered from these 
trenches are handmade and have very fine workmanship. There are also sherds of pots and pans, 
finjal, hollow bowls and plates, jars and beak-mouthed jugs among the sherds. These sherds have 
close similarities with the samples from centres such as Alisar, Alaca Höyük and Boğazköy.19 

These similarities indicate that the ceramic assemblage of Mercimektepe Höyük fits well within 
the established typological framework of the Alişar–Alacahöyük cultural horizon of Central 
Anatolia. 

Figure 1: A bronze bracelet                Figure 2: Broken jar               Figure 3: A bronze sickle 
20

 
 

  

21 

The first excavations started in 1986 under the direction of Musa Özcan, the museum 
director of the period. In the rescue excavation reports written by Musa Özcan, the similarities 
of the mound with the previously excavated Alisar Hüyük were mentioned. 

During the 1986-1887 excavations at the mound, scattered rubble was found in the I. 
cultural layer and movable and immovable cultural assets estimated to belong to the II. cultural 
layer were unearthed. When 1.70 m. deeper, a fire layer, which is a distinctive feature of the 
Early Bronze Age, was encountered. This fire layer can be considered within the broader context 
of widespread destruction horizons observed at several contemporary Early Bronze Age 
settlements in Central Anatolia, suggesting a regional pattern rather than an isolated event. 
After this layer, a regular architecture with thick stone foundations, which is thought to belong 
to cultural layer II, was unearthed. In the following days of the excavation, painted and 
unpainted Early Bronze Age ceramics and some animal figurines were unearthed. These 
                                                                                 
19      Levent Zoroğlu, “Yozgat Mercimek Tepe Sondajı”, Türk Arkeoloji Dergisi 41 (1977), 197. 
20      The photographs were taken during excavations carried out in 1975. 
21      Levent Zoroğlu, “Mercimektepe Sondajı”, 200-212. 



 
 

 
 Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in Central Anatolia 

 

 

 
 
 
317 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

artefacts were found in a condition to be exhibited in the museum. It was observed that they 
were contemporary with the artefacts unearthed in Alacahöyük and Alisar.22 

3.1986 RESCUE EXCAVATION REPORT 
In the report published this year, it is stated that in Trench A opened during the 

excavations, architectural elements, terracotta spindle whorls, various ceramic samples, small 
stamp seals with foot, oval and square shaped stamp faces and pendants were unearthed on the 
fire debris of the Early Bronze Age. On the 2nd level, a metal vessel with inlaid motifs, grinding 
stones and a pithos grave with a skeleton lying in hoker form were found. It is estimated that the 
skeleton belongs to an adult male and a bronze ring was found in the jar. Trench B yielded pots, 
knapping stones, ceramics, weights, stone spindle whorls, bone shuttle, and a female skeleton 
lying in a hoker-shaped pithos. As a result of these trenches, the excavation team concluded that 
the first settlement at Mercimektepe Höyük was made between 2600-2000 BCE. It was observed 
that the mudbrick masonry wall technique was used on a stone foundation. The occupation of 
the mound ended with a great fire. This fire is similar to the fires in other mounds in Anatolia.23 
The presence of stamp seals and hoker-type pithos burials reflects social and ritual practices 
that are consistent with known Early Bronze Age burial traditions and administrative 
symbolism in Central Anatolia. 

    Figure 4: Bronze bracelet recovered during 1986 excavations. Diameter 7.8 cm. It was 
recovered from the pithos grave in Trench B.24 

 

                                                                                 
22     Unpublished excavation rescue report from 1986. 
23     Unpublished excavation rescue report from 1986. 
24     Mercimektepe Höyük Excavation, 1986; Inventory Book No. not assigned; Excavation Inventory No. 22/86. 



 
 
 

 Aslı Kahraman ÇINAR 
 

 

 
 
 
318 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Figure 5: Bronze bracelet recovered during the 1986 excavations. Diameter 7.8 cm. It 
was recovered from the pithos grave in Trench B.25 

 

4. 1987 PRELIMINARY REPORT OF THE 1987 RESCUE EXCAVATION 
The 1987 excavations lasted thirteen days in total. In addition to various pithoi in the 

same area, graves buried in the form of hokers and lying on their backs were unearthed. Spindle 
whorls belonging to the Old Hittite period, terracotta foot shapes which are believed to have 
been used as hearths, ceramic samples and a vase were found. In the trenches, artefacts started 
to be recovered in the first 15-20 cm of the surface. This means that there are artefacts almost on 
the surface. The room walls encountered in the trenches and two hoker shaped pithos graves 
and graves buried in the soil and covered with stones were illuminated. A small bronze axe was 
found in one of the graves and two bronze bracelets and a hair pin with a bun were found in the 
other. It was understood that one of these graves was male and the other was female. In the 
same trench, terracotta ceramics and spindle whorls, weights and weaving hangers made of 
stone and terracotta, a horseshoe-shaped hearth fragment, large pithos fragments, beak-
mouthed jug, spindle whorl stamp seal were recovered. Four stamp seals decorated with 
swastika, which are estimated to belong to the Old Hittite period, and materials with prints or 
seals without suspension holes are among the interesting artefacts.26 

No rescue excavations were carried out in 1988-1989, but with a petition submitted in 89, 
it was requested to continue excavations in 90. 

Figure 6: 1987 excavated idol. It belongs to the Early Bronze Age and its height is 9.5 cm. 
It was recovered from Trench B. It was made of camel hair coloured paste and some parts of it 
turned black due to fire.27 

 
                                                                                 
25     Mercimektepe Höyük Excavation, 1986; Inventory Book No. not assigned; Excavation Inventory No.22/86.  
26     Unpublished excavation rescue report from 1987. 
27     Mercimektepe Höyük Excavation, 1987; Inventory Book No. not assigned; Excavation Inventory No.82/87. 



 
 

 
 Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in Central Anatolia 

 

 

 
 
 
319 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Figure 7: Excavated during the 1987 excavations. It is made of stone-bronze material 
and belongs to the Old Hittite Period. The necklace is 32 cm long. It was found as slag at the 
bottom of the wall in Trench A.28 

 

Figure 8: 1987 excavation of a human skeleton in hoker condition.29 

 

5. 1991 RESCUE EXCAVATION REPORT 
During the excavations resumed in 1991 after a short break, intertwined painted 

ceramics were unearthed in Trench A. A jar grave containing a hoker-shaped female skeleton 
was found. Colourful kitchen utensils were also found. An area of 275 square metres was 
excavated and 124 inventory and museum artefacts were unearthed. The finds of grinding 
stones, weaving tools and kitchen utensils indicate that the inhabitants of Mercimektepe in the 
Early Bronze Age were engaged in agriculture and animal husbandry.30 

 

                                                                                 
28     Mercimektepe Höyük Excavation, 1987; Inventory Book No. not assigned; Excavation Inventory No.84/87.   
29     From the Museum inventory book of 1987. 
30    Musa Özcan, “Yozgat Mercimектере Нöyüğü 1991 Yılı Kurtarma Kazısı”, III. Müze Kurtarma Kazıları Semineri 27-30 Nisan 1992 Efes 

(Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınevi, 1993), 378. 



 
 
 

 Aslı Kahraman ÇINAR 
 

 

 
 
 
320 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Figure 9: Excavated in 1991, the beak rimmed jug belongs to the Hittite period and 
measures 9.5 cm in height. It was found in Trench A, Level II.  It is made of camel hair-coloured 
paste and burnished in the same colour.31 

 

Figure 10: The cup unearthed during the 1991 excavations dates from the Copper 
Bronze Period. The height is 3.2 cm and it belongs to Level I of Trench B.32 

 

6. 1992 PRELIMINARY REPORT OF THE 1992 RESCUE EXCAVATION 
The 1992 report states that a total area of 1052 square metres was opened. As the years 

progressed, the excavation area, which became intertwined with the city, became a children’s 
playground and was destroyed due to heavy winter conditions, which was a very difficult 
situation for the excavation team. The fact that the archaeological site is surrounded by houses 
makes excavation difficult. During the 1992 excavations, large and small spaces were unearthed. 
Many burnt and blackened objects were found in the fire layer. In the light of the data recovered 
during these excavations, experts estimate that the fire was the result of an invasion or a 
spontaneous fire. This year’s excavations lasted for twenty-two days and a total of 154 artefacts 

                                                                                 
31    Mercimektepe Höyük Excavation, 1991; Inventory Book No. 856; Museum inventory no:1/91. 
32      Mercimektepe Höyük Excavation, 1991; Inventory Book No. 865; Museum inventory no: 10/91.  



 
 

 
 Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in Central Anatolia 

 

 

 
 
 
321 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

were brought to the museum. An animal figurine and a horn symbol made of bone are among 
the artefacts recovered.33  

Figure 11: Excavated in 1992, the animal figurine is made of stone and belongs to the 
Early Bronze Age. Height 5.4 cm and belongs to Level I in Trench B. It is made of blackish 
polished stone, has a bulky body and sharp stripes on its back.34 

 

Figure 12: A bone symbol recovered during the 1992 excavations has a height of 9.5 cm. 
It belongs to the Early Bronze Age and was found in Level I. It is blue in colour due to the fire 
and was formed by gluing the broken pieces.35 

 

7. GENERAL EVALUATION OF THE MUSEUM IN 1993 
In 1993, generally fewer number of artefacts (56) were found for inventory and museum 

purposes. During the excavations in excavation pits A and B on the northern slope of the 
mound, many movable and immovable artefacts belonging to the Early Bronze Age were 
unearthed. During this year’s excavations, jar fragments decorated with thick black bands on 
red slip were found for the first time. After twenty days of work, kitchen utensils, weaving 

                                                                                 
33     Unpublished excavation rescue report from 1992. 
34     Mercimektepe Höyük Excavation, 1992; Inventory Book No. not assigned; Excavation Inventory No. 10/92  
35     Mercimektepe Höyük Excavation, 1992; Inventory Book No. not assigned; Excavation Inventory No.154/92.  



 
 
 

 Aslı Kahraman ÇINAR 
 

 

 
 
 
322 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

hangers, spindle whorls, weights, hearths and jar artefacts were unearthed. In addition to the 
kitchen utensils unearthed here, a large number of spindle whorls, hangers and weights 
indicate that the inhabitants of Mercimektepe were engaged in agriculture and animal 
husbandry.36  

Figure 13: The 1993 excavations yielded a spouted vessel dating to the Early Bronze Age 
and recovered from Level I. The tile-coloured paste is painted in the same colour. The rim, the 
band on the body and the fish net motif on it are painted black.37 

 

Figure 14: One of the 1993 excavated hearths. The hearth is dated to the Early Bronze 
Period. Height 17.5 cm. It was found in Level II. It has tile-coloured paste and same coloured 
slip. It is shaped like a half circle. Both open ends of the hearth are shaped like the soles of the 
feet, the centre of the hearth is protruding and there is a ventilation with smooth holes under 
this protrusion.38 

 

                                                                                 
36     From the 1993 museum evaluation report. 
37     Mercimektepe Höyük Excavation, 1993; Inventory Book No. 1279; Excavation Inventory No. 1/93.  
38     Mercimektepe Höyük Excavation, 1993; Inventory Book No. 1316; Excavation Inventory No. 38/93.  



 
 

 
 Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in Central Anatolia 

 

 

 
 
 
323 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

2025 Yozgat Museum Director Cihat Çakır used the following statements for 
Mercimektepe Höyük: “Mercimektepe Höyük excavations in Yozgat started for the first time in 
1986 under the Directorate of Yozgat Museum Directorate and continued until 1994. Currently, 
there are between 900 and 1000 artefacts found and exhibited in the warehouses of 
Mercimektepe in our museum. These artefacts were excavated from the first 25 cm to 1.5 metres 
trenches on the mound. It is estimated that there are layers of culture belonging to older periods 
as we descend to lower layers. Between 1986 and 1992, the museum director and museum 
archaeologists formed an excavation team. The mound yielded artefacts from the Early Bronze 
Age and a very small amount of artefacts from the early Hittite period. We expect more artefacts 
to be recovered from here. The fact that there are no tablets on the land does not mean that it 
will not be excavated, there is a large area that has not yet been excavated. Mercimektepe was 
included in the Ministry’s list of priority archaeological sites to be excavated in 2012.” He 
stated.39 

CONCLUSION, DISCUSSION AND RECOMMENDATIONS 
This study aims to draw attention to the archaeological significance and excavation 

history of Mercimektepe Höyük, located in the city centre of Yozgat in northern Central 
Anatolia, and to highlight the broader historical importance of the region. The available 
archaeological evidence demonstrates that Mercimektepe Höyük was continuously occupied 
from the late third millennium BCE and developed into a settlement that gained cultural 
importance under Hittite influence during the second millennium BCE. The architectural 
remains, ceramic assemblages, metal artefacts, and burial finds recovered during the rescue 
excavations conducted between 1986 and 1994 indicate that the mound functioned not merely 
as a habitation area but as a centre where economic activities, craft production, and social 
practices were concentrated. 

The fire layer identified during the excavations constitutes one of the most significant 
stratigraphic features of the site, pointing to a sudden interruption in settlement continuity. 
When evaluated in comparison with similar destruction horizons observed at other Bronze Age 
settlements in Central Anatolia, this layer suggests that Mercimektepe Höyük may have been 
affected by broader regional processes rather than an isolated local event. In this respect, the 
site contributes valuable data to discussions concerning settlement disruption and 
transformation during the Early Bronze Age. 

Furthermore, the presence of stamp seals, jewellery, animal figurines, and hoker-type 
pithos burials provides important insights into the social organisation, ritual practices, and 
symbolic expressions of the community inhabiting Mercimektepe Höyük. These finds show 
close parallels with contemporary centres such as Alişar, Alacahöyük, and Boğazköy, 
reinforcing the interpretation that Mercimektepe Höyük was integrated into the wider cultural 

                                                                                 
39      Aslı Kahraman Çınar, “Yozgat Şehir Merkezinde Antik Bir Kent Mercimektepe Höyük”, I. Uluslararası Bozok Sempozyumu Bildiri 

Kitabı (Yozgat: Bozok Üniversitesi Yayınları, 2016), 1/74. 



 
 
 

 Aslı Kahraman ÇINAR 
 

 

 
 
 
324 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

and administrative networks of Central Anatolia rather than functioning as an isolated rural 
settlement. 

Despite its archaeological potential, Mercimektepe Höyük is currently under severe 
pressure due to urbanisation and insufficient protective measures. The construction of a water 
reservoir on the mound, the absence of informative signage, and ongoing environmental 
degradation pose serious threats to both its scientific value and cultural heritage significance. 
Therefore, future research should prioritise systematic and long-term excavations, alongside 
conservation-oriented management strategies, in order to preserve the site and to further 
clarify its role within the prehistoric and early historic settlement networks of Central Anatolia. 
With such efforts, Mercimektepe Höyük has the potential to become a key reference point not 
only for the archaeology of Yozgat but also for broader studies of Bronze Age Anatolia. 

Authorship Contribution  
The research was conducted as a single author and there is no conflict of interest with 

other individuals, institutions and organizations.  

Ethics Committee Declaration  
This article has been produced within the scope of studies in the field, related readings 

and literature reviews. Since the research is based on document analysis, ethics committee 
approval is not required. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 Mercimektepe Höyük: An Overlooked Early Bronze Age Settlement in Central Anatolia 

 

 

 
 
 
325 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

REFERENCES 
Achhro, Omura. “1990 Yılı Orta Anadolu’da Yürütülen Yüzey Araştırmaları”. Araştırma Sonuçları Toplantısı. 

Ankara, (1992). 
Kahraman Çınar, Aslı. “Yozgat Şehir Merkezinde Antik Bir Kent Mercimektepe Höyük”. I. Uluslararası 

Bozok Sempozyumu Bildiri Kitabı I. Yozgat: Bozok Üniversitesi Yayınları, (2016), 70-75. 
Kahraman Çınar, Aslı - Arun, Tolgahan. “Hitit Antik Şehri Zippalanda’nın Yozgat Turizmi Açısından 

Değeri”. II. Uluslararası Bozok Sempozyumu Bildiri Kitabı I, Yozgat: Bozok Üniversitesi Yayınları, 
(2017), 91-110.   

Tuna, Celal. Mağaradan Kente Anadolu’nun Eski Yerleşim Yerleri. İstanbul: İletişim Yayınları, 2000. 
Fales, F. M. et. al. “Austro-İtalian Archaeological Investigations in the Reigon of Yozgat (Turkey), Central–

North Anatolia Central-North Anatolia in the Hittite Period-new Perspecitves in Light of Recent 
Research.” Acts of th International Conference Held at the Univerity of Florence, Studia Asiana 5, 
Florence, (2007), 25-40.  

Barjamovic, Gojko. Ups and Downs at Kanesh: Chronology, History and Society in the Old Assyrian, Period. Leiden: 
Nederlands Instituut vor Het Nabije Oosten, 2012. 

Sancaktar, Hacer. “Yeni Araştırmalar Işığında Yozgat ve Çevresinin Arkeolojisi”, Yozgat Arkeoloji ve Sanat 
Tarihi. Ed. H.Sancaktar, Ankara: Akçağ, 2023, 55-70. 

Sancaktar, Hacer - Sezgin, Kudret. “Yozgat İli Geç Demir Çağından Geç Antik Döneme Kadar Kale 
Yerleşmleri ve Savunma Yapıları”. MASROP e-dergi 1-2 (2020), 47-91. 

TAY Project. “Mercimektepe Höyüğü.” Accessed May 15, 2025. 
http://www.tayproject.org/TAYages.fm$Retrieve?CagNo=2221&html=ages_detail_t.html&layout
=web 

Zoroğlu, Levent. “Yozgat Mercimek Tepe Sondajı”. Türk Arkeoloji Dergisi 41 (1977), 195-212. 
Özcan, Musa. “Yozgat Mercimеktере Нöyüğü 1991 Yılı Kurtarma Kazısı”. III. Müze Kurtarma Kazıları 

Semineri (27-30 Nisan 1992) Efes. Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınevi, 1993. 
Özbudak, Ozan. “Tarih Önces Dönemde Yozgat”. Yozgat Arkeoloji ve Sanat Tarihi. Ed. H. Sancaktar, Ankara: 

Akçağ, (2023), 1-9. 
İpek, Önder - Gerçek, Semih. “Hitit Döneminde Yozgat”. Yozgat Arkeoloji ve Sanat Tarihi. Ed.H. Sancaktar, 

Ankara: Akçağ, (2023), 9-23. 
Gorny, L. Ronald. “2002-2005 Arasındaki Çadır Höyük’te Düzenlenen Arkeolojik Kazı Çalışmaları İkinci Bin 

Yerleşimleri”. İDOL Arkeologlar Derneği Dergisi 8/30 (2006), 7-20. 
Gorny, L. Ronald. “The Alişar Regional Project (1993-1994)”. The Biblical Archaeologist 58/1 (1995), 50-65. 
Erdoğan, Serkan- Uyak, S. Güngör. “Arkeolojik Araştırmalar ve Yazılı Belgeler Işığında Eski Çağ’da 

Yozgat”. Kültür Araştırmaları Dergisi 14 (2022), 284-298. 
Kültür Envanteri. “Mercimektepe Höyüğü.” Accessed May 16, 2025. 
                https://kulturenvanteri.com/yer/mercimektepe-hoyugu/#16.68/39.826525/34.825222 
Mazzoni, Stefania- Daddi, F. Pecchol. The Uşaklı Höyük Survey Project (2008-2012), A Final Report. Firenze: 

Firenze University Press, 2015. 
Middle East Technical University OpenCourseWare. “Mercimektepe Höyük.” Accessed May 15, 2025. 
                https://open.metu.edu.tr/handle/11511/61596 
Yiğit, Turgut. “Akkadlar Devrinde Anadolu’nun Siyasal Yapısı”. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Dergisi 40/3-4 (2000), 13-28. 

http://www.tayproject.org/TAYages.fm$Retrieve?CagNo=2221&html=ages_detail_t.html&layout=web
http://www.tayproject.org/TAYages.fm$Retrieve?CagNo=2221&html=ages_detail_t.html&layout=web
https://kulturenvanteri.com/yer/mercimektepe-hoyugu/#16.68/39.826525/34.825222
https://open.metu.edu.tr/handle/11511/61596


 
 
 

 Aslı Kahraman ÇINAR 
 

 

 
 
 
326 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Yozgat Museum, 1986 Unpublished Rescue Excavation Report. 
Yozgat Museum, 1987 Unpublished Rescue Excavation Report. 
Yozgat Museum, 1991 Unpublished Rescue Excavation Report. 
Yozgat Museum, 1992 Unpublished Rescue Excavation Report. 
Yozgat Museum, 1993 General Evaluation Report.  
Yozgat Museum, Mercimektepe Höyük Excavation, 1986, Excavation Inventory. 
Yozgat Museum, Mercimektepe Höyük Excavation, 1987, Excavation Inventory. 
Yozgat Museum, Mercimektepe Höyük Excavation, 1991, Excavation Inventory. 
Yozgat Museum, Mercimektepe Höyük Excavation, 1992, Excavation Inventory. 
Yozgat Museum, Mercimektepe Höyük Excavation, 1993, Excavation Inventory. 
Yozgat İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. “Arkeolojik Sit Alanları.” Accessed May 20, 2025. 

https://yozgat.ktb.gov.tr/TR-92283/arkeolojik-sit-alanlari.html  
 
  
  
 

 

 

 

 

https://yozgat.ktb.gov.tr/TR-92283/arkeolojik-sit-alanlari.html


 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 327-353. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Erbayrakçı, Kübra. “12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında 
Yansımaları”. Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 
2025),  327-353. https://doi.org/10.5281/zenodo.18098354                                                                                                                  

                                                                                                                                                           CC BY-NC 4.0 DEED 

12 Gün Savaşı'nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında 
Yansımaları  

The Reflections of the Twelve-Day War in the State News Agencies TASS and IRNA 
 

 
 
Abstract  
Bu çalışma, literatürde “12 Gün Savaşı” olarak bilinen İsrail-İran arasında 
yaşanan çatışmanın müttefik iki devlet olan Rusya ve İran devlet haber 
ajanslarında nasıl yankı uyandırdığını ortaya koymayı amaçlamıştır. 13 Haziran 
2025 tarihinde İsrail Başbakanı Netanyahu, İran’ın nükleer ve askeri altyapısına 
karşı önleyici bir saldırı harekâtı başlatmış ve İran, “Gerçek Vaat 3” adını verdiği 
operasyonla bu saldırı harekâtına karşılık vermiştir. ABD ise İsrail’in yanında yer 
alarak İran saldırısında büyük etki yaratan bir rol üstlenmiştir. Nükleer alanda 
İran’ın iş birliği içinde olduğu Rusya’nın bu çatışmalara yönelik tavrı önemli bir 
gözle bakıldığından çalışmada Rusya ve İran devlet haber ajansları TASS ve IRNA 
ele alınarak bu iki ajansta çatışmalara yönelik verilen haberlerde politik anlayış 
incelenmiştir. Nitekim medya, küresel siyasi süreç üzerinde etkili olmakta, siyasi 
ve ideolojik yönelimlerini ortaya koymaktadır. Buna göre araştırmanın 
sorularını; “TASS ve IRNA devlet haber ajansları politika okuması yapıyor mu?” 
ve “Bu ajanslar hangi politik anlayış ile haber inşa etmektedirler” 
oluşturmaktadır. Haberler nitel bir yaklaşımla eleştirel söylem analizi tekniğiyle 
analiz edilmiştir. Haberlerin analizi Van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi 
modeli çerçevesinde gerçekleştirilmiştir. Van Dijk’ın eleştirel söylem 
çözümlemesi, mikro ve makro düzeylere dayanmaktadır. Mikro düzeyde; sözcük 
seçimleri, cümle yapıları, cümleler arasındaki nedensellik ilişkisi ve retorik 
incelenirken makro düzeyde; tematik ve şematik analiz uygulanmaktadır. Sonuç 
olarak, örneklem olarak seçilen haber ajanslarının devlet haber ajansları olması 
göz önüne alındığında devletlerin medyayı kendi politik düzleminde kullandığı 
sonucuna ulaşmak mümkün olmaktadır. Medyanın amacı, kitleyi 
bilgilendirmenin ötesine geçerek kitleyi manipüle etmeye dayanmaktadır. 
Medya, politik söylem çözümlemesi yaparak savaşa yaklaşım sergilemekte ve her 
ülkenin kendi politikasına yönelik haber inşa etmektedir. Bu inşayı ideoloji 
şemsiyesi altında yapmaktadır. Medyada verilen mesajlar kitleleri düşmana ve 
ötekiye karşı bütünleştirmekte ve haberlerde gerçeklik yeniden inşa 
edilmektedir.  

Anahtar Kelimeler: İletişim Bilimleri, İsrail, Amerika, İran, Rusya, 12 Gün Savaşı, 
TASS, IRNA. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

16.09.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

30.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

30.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Kübra ERBAYRAKÇI  

Doktora Öğrencisi, Atatürk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü,  

Temel İletişim Bilimleri Bölümü. 

Erzurum, TÜRKİYE.  

 

     
 

 

 

 
 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18098354
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286627
mailto:kubra.erbayrakci22@ogr.atauni.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-1309-8487


 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
328 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
This study aims to reveal how the conflict between Israel and Iran, known in the literature as the Twelve-Day 
War, was reflected in the state news agencies of the two allied states, Russia and Iran. On June 13, 2025, Israeli 
Prime Minister Netanyahu launched a preemptive strike against Iran's nuclear and military infrastructure, and 
Iran responded with Operation Real Promise 3. The US, siding with Israel, played a significant role in the 
Iranian attack. Given Russia's stance on these conflicts, given its cooperation with Iran in the nuclear field, this 
study examines the Russian and Iranian state news agencies TASS and IRNA, analyzing their reporting on the 
conflict and the political understanding behind it. Indeed, media influences global political processes and 
reveals its political and ideological orientations. Therefore, the research questions are: Do the TASS and IRNA 
state news agencies engage in political analysis? What political understanding do they use to construct their 
news coverage? The news reports were analyzed using a qualitative approach and critical discourse analysis 
techniques. The analysis was conducted within the framework of Van Dijk's critical discourse analysis model. 
Van Dijk's critical discourse analysis is based on micro and macro levels. At the micro level, word choices, 
sentence structures, causal relationships between sentences, and rhetoric are examined, while at the macro 
level, thematic and schematic analysis is applied. As a result, considering that the news agencies taken as a 
sample are state news agencies, it is possible to conclude that states use the media in their own political sphere. 
The aim of the media goes beyond informing the masses and is based on manipulating them. The media, by 
conducting political discourse analysis, presents an approach to war and constructs news for each country's 
own politics. This construction is done under the umbrella of ideology. The messages given in the media unite 
the masses against the enemy and the other, and reality is reconstructed in the news. 

Keywords: Communication Sciences, Israel, America, Iran, Russia, Twelve-Day War, TASS, IRNA. 

1. GİRİŞ 
13 Haziran 2025 tarihinde İsrail Başbakanı Netanyahu, İran’ın nükleer ve askeri 

altyapısına karşı önleyici bir saldırı harekâtı başlatmış ve İran, Gerçek Vaat 3 adını verdiği 
operasyonla bu saldırı harekâtına karşılık vermiştir. Bu saldırıların ABD ve İran’ın olası bir 
nükleer anlaşma hakkında altıncı toplantısının düzenlenmesinden iki gün öncesinde başlaması 
dikkat çeken bir detay olarak öne çıkmaktadır. Bu çatışma sadece iki devlete dayalı bir çatışma 
değil, Amerika ve Rusya’yı da ilgilendiren bir çatışmayı temsil etmektedir. Çünkü Orta Doğu’da 
Amerika Birleşik Devletleri’nin çıkarları İsrail devleti ile uyuşmaktadır ve Amerika operasyona 
destek verirken Rusya’nın, nükleer alanda İran’ın güvenilir bir ortağı olarak bilindiğinden bu 
savaşa yönelik tepkisi önemli olmaktadır. Bu tepki, medyada haber söyleminde aranmaktadır. 
Buna göre çalışmada Rusya ve İran’ın savaşa ilişkin tutumu TASS ve IRNA devlet haber ajansları 
özelinde incelenmektedir.  

Devlet haber ajansları, çeşitli türlerde ilgili ve güvenilir bilgilerin toplayıcısı ve dağıtıcısı 
olarak hareket etmektedir. Ayrıca devletin bilgi politikası işlevini yerine getirmektedir. Bu da 
devletin ve sivil toplumun çıkarları doğrultusunda bilgi yoluyla insanların bilincini, 
davranışlarını ve faaliyetlerini etkileme anlamına gelmektedir. Çalışmada Rusya devlet haber 
ajansı TASS ve İran devlet haber ajansı IRNA örneklem alınarak 12 gün süren savaşa ilişkin 
haberler analiz edilmiştir. Eleştirel söylem analizi tekniği kullanılan çalışmada, Van Dijk’ın 
eleştirel söylem çözümlemesi modeli gerçekleştirilmiştir.     

Buna yönelik farklı çalışmalar literatürde yer almıştır. Örneğin; Makar ve Pillah “Twelve 
Days of Escalation: Analyzing the June 2025 Israel-Iran War and U.S. Precision Strikes on Nuclear 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
329 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Infrastructure” adlı çalışmalarında, ABD’nin 12 günlük İsrail-İran savaşı sırasındaki stratejik ve 
idari tepkisini eleştirel bir şekilde incelemişlerdir. Bu inceleme özellikle Natanz, Arak ve 
Fordow’daki İran nükleer tesislerine yönelik hassas hava saldırılarına odaklanmıştır.1 
Geranmayeh, “Israel and Iran on the brink: Preventing the next war” adlı çalışmasında 12 günlük 
savaşın etkisini inceleyerek Avrupa faktörünü ele almıştır.2 Klius ise; “An International Law 
Perspective on the 12-Day Israeli-Iranian War” başlığıyla İsrail ve İran'ın Haziran 2025'teki on iki 
günlük çatışma sırasında gerçekleştirdiği eylemlerin uluslararası hukuki bir değerlendirmesini 
sunmuştur.3 Literatür çalışmasında 12 Gün Savaşı’na ilişkin medya çalışmasına rastlanmamasının 
yanı sıra İran ve Rusya’yı ele alan medya çalışmasına da rastlanmamıştır. Buna göre bu çalışma 
12 Gün Savaşı’nın medyada incelenmesine odaklanmaktadır ve çalışmanın amacı, İsrail-İran 
arasında yaşanan 12 Gün Savaşı’nın Rusya ve İran medyasında nasıl yankı uyandırdığını ortaya 
koymaktır. Araştırmanın sorularını, “TASS ve IRNA devlet haber ajansları politika okuması 
yapıyor mu?” ve “Bu ajanslar hangi politik anlayış ile haber inşa etmektedirler” oluşturmaktadır. 

Etik Beyan: Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu 
makalede sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya 
geçirilmiştir. Araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün 
vermemiştir. Ayrıca, bu çalışmada kullanılan tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. 
Araştırma eleştirel söylem analizi incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı 
gerekmemektedir.  

Araştırmanın Amacı ve Yöntemi  
Bu çalışmanın amacı, İsrail-İran arasında yaşanan çatışmanın müttefik iki devlet Rusya-

İran devlet haber ajanslarında nasıl yankı uyandırdığını ortaya koymaktır. Çalışmada, literatür 
taraması yapılarak İran-İsrail ve İran-Rusya ilişkisinin tarihsel arka planı incelenmiştir. Bu 
incelemenin ardından Harold Laswell’in siyasal iletişim modeline göre; küresel politika aktörü 
olarak görünen medya ele alınmıştır.4 Rusya’nın devlet haber ajansı TASS ve İran devlet haber 
ajansı IRNA’nın tarihçesi sunulmuştur. Savaşa ilişkin 13-24 Haziran 2025 tarih aralığını kapsayan 
TASS devlet haber ajansında 10 haber, IRNA devlet haber ajansında ise 33 haber elde edilmiştir. 
Toplam 43 haber içerisinde Amerika ve İsrail’e yönelik olan 38 haber tespit edilmiştir. Bu 38 
haberden 5’i TASS, 33’u ise IRNA’ya ait olmaktadır. IRNA’da sunulan 33 haberin 27’sinin İsrail 
saldırısına yönelik benzer niteliklere sahip haberler olduğu bulgusuna rastlandığından çatışma 
hakkında benzerlik taşımayan 6 haber seçilmiş ve TASS’dan 5, IRNA’dan 6 olmak üzere toplam 11 
örneklem oluşturulmuştur. Buna göre haberler Van Dijk’ın eleştirel söylem analizi tekniğiyle 
analiz edilmiştir.  

                                                                                 
1  David Makar - Patrick Pillah, “Twelve Days of Escalation: Analyzing the June 2025 Israel-Iran War and U.S. Precision Strikes on 

Nuclear Infrastructure”, IRASS Journal of Arts, Humanities and Social Sciences 2/7 (2025), 112. 
2  Ellie Geranmayeh, “Israel and Iran on the Brink: Preventing the Next War”, European Union Institute for Security Studies, 2025. 
3  “An International Law Perspective on the 12-Day Israel-Iran War”, Independent; Kyiv National University Academy of Sciences 

(NaUKMA), 2025. 
4  Harold Lasswell, “The Theory of Political Propaganda”, The American Political Science Review 21/3 (1927), 627-631. 



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
330 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Eleştirel söylem analizi Topuz ve Aslan’a göre; “1980’lerin ortalarında Van Dijk, 
Fairclough, Wodak ve arkadaşları tarafından yapılan çalışmalarla ortaya çıkan bir harekettir. Bu 
hareket, 1992’de Amsterdam’da gerçekleştirilen bir toplantıda Van Dijk, Fairclough, Wodak, Van 
Leeuwen ve Kress tarafından sunumlarla başlamıştır”.5 “Eleştirel söylem analizi söylemde 
anlatılmak istenen, saklı olanı ortaya koymaya çalışır”.6 Yazılı veya sözlü dili toplumsal 
bağlamıyla ilişkili olarak inceleyen araştırma yöntemidir. Dilin nasıl kullanıldığını anlamayı 
amaçlamaktadır. Dil kullanımını bir toplumsal pratik biçimi olarak gören eleştirel dil teorisinden 
ortaya çıkan eleştirel söylem analizi, dil kullanımının, söylemin, sözlü etkileşimin ve iletişimin 
toplumsal düzenin mikro düzeyine ait olduğunu, güç, tahakküm ve toplumsal gruplar arasındaki 
eşitsizliğin ise makro düzeyde bir analize ait kavramlar olduğunu kabul etmektedir.  

Van Dijk'in söylem analizi, en çok kullanılan söylem analiz modellerinden biridir. 
Eriyanto, Van Dijk'in söylem analizini metinsel, sosyal-bilişsel ve sosyal-bağlamsal olarak üç 
gruba ayırmaktadır. Temel olarak, Van Dijk'in modeli tüm söylemleri tek bir birimde 
birleştirmektedir. Metinsel boyut aşamasında, belirli bir konuyu öne sürmek için metinsel 
yapıları ve uygulanan söylem stratejisini analiz etmek gerekmektedir. Van Dijk modelinin 
metinselliği dörde ayrılmaktadır. Bunlar; makro, mikro sosyal bilişsel ve sosyal bağlam yapı 
olmaktadır. Haberin temasına veya konusuna dayalı olarak gözlemlenen bir metnin genel anlamı 
olan makro yapıdır. Makro yapı; metinsel bir çerçevede bir argümanın düzenlenmesini tartışma 
boyutu olan üst yapı ve parçaların eksiksiz bir habere dönüştürülme sürecidir. Mikro yapı ise; 
kelime, cümle, orantı, alt cümle, paragraf ve şekil uygulamalarına odaklanarak söylemin 
gözlemlenen anlamını incelemektedir.7 Sosyal bilişsel, haber üretimini analiz ederek yazarların 
haberlere ilişkin bireysel bilişlerini ortaya koymaktadır. Sosyal bağlam ise, topluluktaki söylemin 
gelişimini incelemektedir. Bir metin ve onu içeren bağlam, belirli bir söylemi tam olarak 
anlamak için önemli olmaktadır.8  

2. İRAN-İSRAİL ARASINDAKİ İLİŞKİLER  
İran-İsrail arasındaki ilişki tarihi İsrail’in 1948 yılında ulusal bağımsızlığını kazanmasıyla 

başlamaktadır. Her iki ülke de karşılıklı olarak hem stratejik hem de ekonomik temaslar 
geliştirdiğinden Tahran ve Tel Aviv etkileşimi karmaşık ve dinamik bir yapıya sahiptir. 
Malashenko’ya göre; 1948’den 1978’e kadar Tel Aviv ve Tahran arasındaki gerçekleşen ilişkilerin 
dostane olduğu kanısına varmak mümkün olmaktadır. Ancak 1979’daki İran İslam Devrimi’nden 
sonra Tel Aviv ve Tahran arasındaki ilişkiler bozulmaya başlamış ve sonraki otuz yıl içerisinde iki 
devlet vekâlet savaşları içerisinde kendilerini bulmuşlardır. 1980’lerin ortalarından bu yana ise 

                                                                                 
5  İrem Topuz - Olcan Aslan, “Nitel Bir Araştırma Yöntemi Olarak Eleştirel Söylem Analizi”, Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları Dergisi 

17 (2024), 314-326.       
6  İbrahim Emre Günay, “Van Dijk’in Eleştirel Söylem Analizi Bağlamında Azerbaycan ve Ermenistan Arasındaki Savaşa İlişkin Le 

Monde ve Le Figaro’da Kullanılan Haber Başlık ve Girişlerinin Analizi”, Aksaray İletişim Dergisi 4/1 (2022), 46-65.      
7  Eriyanto, Analisis Wacana; Pengantar Analisis Teks Media (Yogyakarta: PT. LkiS Printing Cemerlang, 2019). 
8  Sumarlam, “Teori dan Praktik Analisis Wacana“. (Surakarta: Buku Katta, 2019).   



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
331 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

İran-İsrail çatışmaları Orta Doğu’nun önemli unsuru haline gelmekte ve bölgesel güvenlik 
sisteminin parametrelerini büyük ölçüde etkilemektedir.9  

1 Mart 2011’de başlayan Suriye krizi, İran-İsrail ilişkilerini olumsuz etkilemeye devam 
ederken İsrail’in, Suriye’deki İran ve Hizbullah askeri hedeflerine hava saldırısı gerçekleştirmesi 
İran’ın İsrail’i düşman olarak görmesine neden olmuştur. İsrail, İran’ın bölgesel hedeflerini 
çerçeveleme konusunda Amerikan politikası izlediğinden İran tehdidini kontrol altına almak en 
önemli hedefleri arasında yer almaktadır. İsrail’in üç bilinen amacı vardır; İran’ın nükleer 
programını engellemek, Hizbullah’ın füze potansiyelini yok etmek ve İran’ın Orta Doğu ve 
Kafkasya’daki etkisini zayıflatmaktır.  

Son on yılda Tel Aviv ve Tahran arasında gölge savaşı uygulansa da 2023 yılında İsrail, 
ABD’nin onayıyla, Irak’taki gücünü ve İran güvenlik güçlerindeki ajanlarını kullanarak 
İsfahan’daki İran askeri tesislerine saldırı düzenlemiştir. Bunun ardından İsrail, Suriye’deki İran, 
Hizbullah ve İslami Cihat askeri hedeflerine de bir dizi saldırı harekâtı başlatmıştır. Buna karşılık 
veren İran, hava savunma sistemlerini güçlendirerek İsrail topraklarında saldırılar düzenlemek 
üzere Irak, Lübnan ve Filistin’de İslami Direniş için ortak komuta karargâhlarını kurmuştur. İran-
İsrail ilişkilerinin iç süreçleri; siyasi sisteme, devlet kurumlarının oluşum ve gelişimine, iki 
ülkedeki toplumun dini ve etnik yapısına dayalı olmaktadır. İdeolojik tutumlarda iki ülkenin 
çatışmasına sebebiyet veren önemli bir faktör olarak gösterilmektedir.  

1979’daki İran İslam Devrimi’nin ardından Tahran, İsrail ile tüm ilişkilerini keserek 
Yahudi devletini yıkma girişiminde bulunmaya başlamıştır. Bu durum, büyük ölçüde devrimci 
İran'ın emperyalizm, uluslararası Siyonizm ve Suudi Arabistan liderliğindeki Arap rejimlerinin 
temsil ettiği “şeytan üçlüsü” kavramını benimsemesinden kaynaklanıyordu. İsrail karşıtı 
duyguların gelişmesi, muhafazakâr İran din adamlarının Yahudi karşıtı görüşlerinden ileri 
gelmiştir. Bu görüşler, Medine halkının Yahudi inancını benimseyen bir kısmının Hz. 
Muhammed'e ihanet ettiği (MS 627'deki “Hendek Savaşı”) şeklindeki tarihi efsaneye dayalıdır. 
İran din adamlarının siyasete artan müdahalesi, birçok durumda İran'ın devrim sonrası 
yıllardaki dış politika anlayışının ulusal ve devlet çıkarları temelinde değil, nüfuslu din 
adamlarının İslami görüşleri temelinde inşa edilmesine yol açtığından Tahran'ın İsrail karşıtı ana 
hedef haline gelmesine sebebiyet vermiştir.10 Bunun yanı sıra İran’ın nükleer silahlanması İsrail 
tarafından tehdit olarak algılanmasından ziyade güvenlik anlayışının zedelenmesine neden 
olduğundan İsrail, İran’ın nükleer silahlanmasına karşı duruş sergilemiştir.  

İsrail devleti tarihte Holokost’a maruz kaldığından güvenlik paradigmasına devlet olarak 
büyük önem göstermektedir. Bunu Başbakan Netanyahu’nun yapmış olduğu konuşmalardan da 
anlamak mümkün olmaktadır. Acar’a göre; Benyamin Netenyahu, her yıl 27 Ocak’ta düzenlenen 
                                                                                 
9  Алексей Малашенко, “Blizhnevostochnyie konflikty: veroyatnost’ obostreniya v kontekste obshchei nestabil’nosty v regione v 

2020-e gody [Conflicts in the Middle East: Prospects for Escalation in the Context of General Regional Instability in the 2020s]”, 
Puti k miru i bezopasnosti 1/60 (2021), 120–132. 

10  Владимир Ахмедов, “Эволюция ирано-израильских отношений в условиях кризиса в Сирии”, Институт востоковедения 
РАН 1 (2023), 147-166. 



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
332 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Holokost Anma Gününde İran tehdidini dile getirerek, tüm dünyayı İran’a karşı durmaya 
çağırarak yeni bir Holokost’un yaşanmayacağına dair sözler sarf etmektedir.11 Karasova’ya göre; 
İsrail’in bölgesel politikasının temel özelliği, İran İslam Cumhuriyeti ile yaşadığı şiddetli 
çatışmalardır. İsrail yönetimine göre, nükleer programı ve bölgedeki artan nüfus tehdit olarak 
algılanması gereken önemli unsurlar olarak öne çıkmaktadır. İsrail’in en büyük ortağı olarak 
görülen Amerika Birleşik Devletleri için İran hayati bir tehdit oluşturmasa da Orta Doğu’daki 
nükleer programı ve politikaları Amerikan çıkarlarına aykırı olduğundan nükleer programı 
kabul edilemez bir durumu ifade etmektedir. İsrail’in amacı ise, nükleer gelişimin ilerlemesini 
engellemek, İran’ı uluslararası arenada kapsamlı bir şekilde izole etmek ve ekonomisini 
etkilemektir.  

2015 yılında Başkan Obama, Beyaz Saray’ın İran’a yönelik genel politikasının ötesine 
geçmeden Tahran’ın nükleer programını uluslararası toplumun kontrolüne almak için Tahran ile 
bir anlaşma yapılması gerektiğini kabul etmiştir. Ortak Kapsamlı Eylem Planı (KOEP) adı verilen 
bu anlaşma Rusya, Çin, Amerika Birleşik Devletleri, Fransa, İngiltere ve Almanya olmak üzere altı 
ülkenin temsilcileri tarafından imzalanmıştır. İsrail tarafı, kabul edilen anlaşmayı sert bir şekilde 
eleştirerek, bu anlaşmayı, İran'a atom bombası geliştirme kapısını açan “kötü bir anlaşma” 
olarak nitelendirmiştir. 2018'de Barack Obama'nın yerine geçen Başkan Donald Trump, nükleer 
anlaşmadan çekilme kararı almıştır. Trump, anlaşmaların etkisiz olduğunu, çünkü İran'ın 
nükleer programını ilerletme kabiliyetini engelleyemediklerini ileri sürmüştür. Amerika Birleşik 
Devletleri ve İsrail, İran'ın balistik füze ve diğer silah türlerinin geliştirilmesi ve test edilmesinin 
yoğunlaşmasından endişe duymaya başlamışlardır. Washington'ın önemli dış politika 
amaçlarından biri, Tahran'ın bölgesel düzeyde konumunu güçlendirme fırsatı yakalamasını 
engellemekti. İsrail hükümeti, Trump'ın KOEP'den çekilme kararını memnuniyetle karşılayarak, 
bunun İran'ın nükleer programına ve olası bir atom bombası geliştirme girişimine aktif 
muhalefete yol açacak tarihi bir adım olduğunu belirtmiştir.  

İsrail'in İran'a yönelik stratejisinin üç boyutu bulunmaktadır; birincisi, herhangi bir 
ülkenin, bu durumda İran'ın, bölgede lider bir konuma gelmesini engelleme arzusudur. Kudüs, 
İsrail ve İslam Cumhuriyeti'nin çıkarlarının çatıştığı Suriye ve Irak'taki İran varlığına karşı 
çıkmaktadır. İsrail'in sözde “savaşlar arası harekâtı” veya “gölge savaşı”, bölgedeki İran ve 
“vekillerine” karşı koymayı amaçlamaktadır. İkinci husus, İran'ın nükleer programıyla İsrail 
Devleti'nin varlığını potansiyel olarak tehdit eden ana stratejik düşman olarak gösterildiği İsrail 
güvenlik konseptiyle doğrudan ilgilidir. Üçüncü husus ise, İsrail'e karşı terörist saldırıları 
kışkırtan Hamas ve Hizbullah gibi radikal örgütlere İran'ın verdiği destektir. Grem’a göre İsrail 
tarafı, İran'ın terör örgütlerini destekleyerek Orta Doğu'daki durumu radikalleştirdiğine 
inanmaktadır.12 İsrail; Lübnan, Suriye, Irak, Yemen ve Gazze şeridine artan İran silah tedarikini 

                                                                                 
11  Oğuzhan Acar, “İran’ın Nükleer Bir Güç Olmasının Ortadoğu’daki Olası Sonuçları”, İsrailiyat: İsrail ve Yahudi Çalışmaları Dergisi 8 

(2021), 74-112. 
12  Горький Грэм, “Аргументы в пользу трехстороннего диалога между Израилем, Россией и США”, 30 let polnoformatnykh 

rossiisko-izrailskikh diplomaticheskikh otnoshenii: proshloe, nastoyashchee i budushchee (МГИМО(У), 2021). 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
333 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kabullenmemekte ve İran’ın Filistin devletinin tek taraflı bağımsızlık ilanına ve tanınmasına 
vermiş olduğu desteği kabul edilemez bulmaktadır.13  

13 Haziran 2025 tarihinde, İsrail Başbakanı Netanyahu, İran’ın nükleer ve askeri 
altyapısına karşı önleyici bir saldırı harekâtı başlatmış ve saldırılar üst düzey askeri yetkililerini, 
önde gelen nükleer bilim insanlarını, askeri, nükleer ve enerji tesislerini hedef almıştır. Buna 
karşılık veren İran ise; askeri, enerji ve karar alma merkezlerini hedef alan Gerçek Vaat 3 adını 
verdikleri operasyonu duyurmuş ve iki ülkede sivilleri de savaşa dâhil eden karşılıklı 
çatışmalarda bulunmuşlardır. Saldırıların ABD ve İran’ın olası bir nükleer anlaşma hakkında 
altıncı toplantısının düzenlenmesinden iki gün öncesinde başlaması dikkat çeken bir detay 
olarak öne çıkmaktadır. Bu savaş, uzun süren diplomatik çıkmazın ve kötüleşen bölgesel 
güvenlik koşullarının bir nedeni olarak gösterilmektedir. İsrail, ulusal varlığının gelecekte tehdit 
altında olduğunu iddia ederek İran’ın nükleer altyapısını etkisiz hale getirmeyi amaçlayan hassas 
hava ve füze saldırılarını başlatmıştır. Amerika Birleşik Devletleri de operasyona destek 
vermiştir. ABD’nin müdahalesi, İran’ın nükleer geliştirme zincirinin kritik bileşenlerini hedef 
alan hava saldırılarını içermekteydi. Bu askeri angajman, on iki gün sürmüş ve ABD ve İsrail’in 
yakın tarihteki en yoğun kısa vadeli ortak operasyonlarından birini oluşturmuştur. Aynı 
zamanda bu çatışma özellikle Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi'nin açık onayının olmadığı bir 
ortamda gerçekleşmiştir.  

Saldırılar, önleyici askeri saldırıların yasallığı ve meşruiyeti konusundaki küresel 
tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Akademisyenler, Haziran 2025 saldırıları gibi eylemlerin, 
tehdit algısı kisvesi altında tek taraflı müdahaleler için tehlikeli emsaller oluşturduğunu 
savunmaktadır. Buna karşılık, savunucular, kitle imha silahlarının hızlı gelişiminin ve diplomatik 
yaptırım mekanizmalarının sınırlılıklarının, özellikle Orta Doğu gibi istikrarsız bölgelerde, esnek 
stratejik inkâr doktrinlerini gerektirdiğini ileri sürmektedir. NATO müttefikleri, savaşın 
tırmanma riskleri konusunda endişelerini dile getirmişlerdir. Rusya, Çin ve bazı tarafsız devletler 
ise saldırıları İran egemenliğinin ihlali olarak kınamıştır. Birleşmiş Milletler, gerginliğin 
azaltılması ve nükleer silahların yayılmasının önlenmesi taahhütlerinin yeniden teyit edilmesi 
gerektiği çağrısında bulunarak acil bir oturum düzenlemiştir.14  

3. MÜTTEFİK İRAN VE RUSYA ARASINDAKİ İLİŞKİLER  
Rusya-İran ilişkileri, yüzyıllar öncesine dayanmakta ve bu ilişkilerin gelişimi günümüzde 

önem kazanmaktadır. Özel Özcan’ın; “2000 Yılı Sonrası Rusya Federasyonu’nda Büyük Güç 
Statüsünün Sorgulanması” adlı çalışmasından çıkarılan sonuca göre bugün dünya gücü olarak 
gösterilmekte olan Rusya15 ve bölgesel bir güç olarak nitelendirilen İran’ın Orta Doğu ve Hazar 

                                                                                 
13  Татьяна Карасова, “Региональная политика Израиля и иранская проблема”, Журнал Института востоковедения 

Российской академии наук 1 (2020), 105-118.   
14  David Makar – Patrick Pillah, “Twelve Days of Escalation: Analyzing the June 2025 Israel–Iran War and U.S. Precision Strikes on 

Nuclear Infrastructure”, IRASS Journal of Arts, Humanities and Social Sciences 2/7 (2025), 112.   
15  Merve Suna – Özel Özcan, “2000 Yılı Sonrası Rusya Federasyonu’nda Büyük Güç Statüsünün Sorgulanması”, Güvenlik Çalışmaları 

Dergisi 21/2 (2019), 177-196.     



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
334 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bölgesinde önemli bir etki yaratma kapasitesine sahip olduğu söylenebilmektedir. Soğuk savaşın 
sona ermesinin ardından Rusya Federasyonu’nun kurulmasıyla iki ülke arasındaki ilişkiler farklı 
dönemlerden geçmiş olsa da özellikle son yıllarda Rusya ve İran arasındaki siyasi ilişkiler her 
zaman dostane olmuş ve herhangi bir iniş çıkış yaşamadan gelişmiştir.  

İran ve Rusya’nın uluslararası ilişkilerde Batı’nın ve özellikle ABD’nin egemenliğini kabul 
etme konusundaki isteksizliği ve çok kutuplu bir dünya mimarisi inşa etme, ayrıca tek taraflı 
hegemonyaya karşı denge unsuru olarak diğer güç merkezlerini güçlendirme arzusu, iki ülkenin 
dış politikalarının temas noktalarından biri haline gelmiştir. İki ülke arasındaki ilişkiler, iç ve 
daha da belirgin bir şekilde dış faktörlerin etkisi altında daha dinamik bir şekilde gelişmeye 
başlamakta ve bu durum, mevcut uluslararası sorunlar ışığında ilişkilerin incelenmesini özellikle 
önemli kılmaktadır. Uluslararası sistemin yapısı göz önüne alındığında İran ile Rusya arasındaki 
yakınlaşmalarının temeli, mevcut durumlar karşısında gütmüş oldukları siyasi amaçlar 
olmaktadır. İki ülke arasındaki ilişkiler, dış aktörlerin önemli ölçüde müdahale edemeyeceği veya 
etkileyemeyeceği bir yakınlaşma düzeyine ulaşmıştır.16  

İran İslam Cumhuriyeti'nin Rusya ile ilişkileri hem kurumsal hem de stratejiktir. Aynı 
unsur Rusya için de geçerli olmaktadır. Rusya ve İran'ın jeopolitik alanda her iki ülke için de 
temel öneme sahip birkaç stratejisi bulunmaktadır. İlk olarak, Rusya-İran ilişkilerinin çok 
kutuplu bir dünya inşa etme çıkarları doğrultusunda örtüşen pozisyonları olmaktadır. İkinci 
olarak, Kafkasya ve Orta Asya ile Yakın ve Orta Doğu'da istikrar ve güvenliğin güçlendirilmesi de 
dâhil olmak üzere ulusal çıkarların korunmasıdır. Uzun vadeli ilişkilerin inşası, her iki tarafın 
gerçekleştirdiği çok sayıda resmi görüşme ve ziyaretle kanıtlanmaktadır. Rusya Devlet Başkanı 
Vladimir Putin, 2007, 2015, 2017, 2018 ve 2022 yıllarında İran'a resmi ziyaretlerde bulunmuştur. 
İran Cumhurbaşkanı Hasan Ruhani de 2014, 2015 ve 2017 yıllarında Rusya'yı ziyaret etmiştir. 
Jeopolitik bir müttefik olarak İran, bu ülkeyi bir ortak olarak daha da çekici kılan bir dizi faktöre 
sahiptir. Dolayısıyla İran İslam Cumhuriyeti, Orta Doğu'nun en büyük devletlerinden biri olup, 
denize birçok erişimi olması ekonomik temasları önemli ölçüde kolaylaştırmaktadır. Ülke; petrol, 
bakır cevheri, krom, nikel, kobalt ve doğal gaz gibi önemli doğal kaynaklara sahiptir ve İran bu 
kaynakların üretiminde dünyada ikinci sırada yer almaktadır.  

Rusya ve İran arasındaki en olumlu iş birliği dönemi modern dönemdir. Hem bakanlar 
düzeyinde hem de uluslararası kuruluşlar düzeyindeki diplomatik temaslar ve ticaret hacmi 
alanındaki ekonomik etkileşim, tutarlılık ve istikrarlılık söz konusu olmaktadır. Ekonomik 
etkileşim bağlamında, ticaret ve ekonomik iş birliği konusunda kalıcı bir Rusya-İran komisyonu 
kurulmuştur. Son otuz yılda, Rusya ve İran arasındaki etkileşimin özel bir alanı, Savarbekovna’ya 
göre; “öncelikle İran İslam Cumhuriyeti liderliğinin, İran-İslam kültürünün ve Farsça dilinin 
Rusya da dâhil olmak üzere dünyada yayılmasını sağlayan hedef odaklı ve devlet tarafından 
finanse edilen politikasının bir sonucu olarak önemli ölçüde yoğunlaşan” kültürel bağların 

                                                                                 
16  Morteza Alavian – Rami Hasannia, “No-orasiagari va Siyasat-e Khaareji Roosieh Nesbat be Iran (Iran’s Position in Russian 

Foreign Policy by Emphasizing Neo-Eurasianism)”, Central Eurasia Studies 12/2 (2019), 419-434. 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
335 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

geliştirilmesi olmuştur. Orta Doğu'daki durumun şiddetlenmesi ve Suriye çatışması sırasında, 
terör örgütü IŞID'e karşı mücadelede Suriye'ye dost devletler olarak hareket eden Rusya ve İran, 
etkileşimlerinde yeni bir yol belirlemişlerdir.17  

Rusya, gelecekteki küresel olaylarda ve çok kutuplu bir dünya düzeninin oluşumunda 
yeni bir rol oynayabilecek devletler arasındadır.18 Küresel bir güç olarak Rusya ile bölgesel bir 
güç olarak İran'ın ortak jeopolitik, ekonomik ve güvenlik çıkarları bulunmaktadır. İki ülke 
arasındaki ilişkiler, yaptırımların ve ekonomik güvenliğin korunmasına yönelik Amerikan 
baskısının mevcut bağlamında oldukça önemlidir. İran'ın stratejik coğrafi konumu ve çeşitli 
özellikleri, Orta Asya ve Kafkasya gibi çevresinde bulunan bölgelerin dinamikleri ve 
ihtiyaçlarıyla bir araya gelerek ikili ilişkilere salt uluslararası bir boyut kazandırmıştır. İran ile 
çevresinde bulunan bölgeler arasındaki stratejik iş birliği, Rusya için ciddi bir küresel rekabete 
yol açan uluslararası bir konu olmaktadır. İkili, bölgesel ve uluslararası düzeylerde çeşitli 
faktörlerden etkilenen İran ve Rusya arasındaki ilişkiler, iş birliği için geniş fırsatlar 
sunmaktadır.19  

Rusya ve İran arasındaki iş birliğinin asıl amacının İran’ın ileri teknoloji ürünlerinde 
büyük ve gelecek vaat eden bir ithalatçı konumunda olması gösterilmektedir. Rusya, İran’ın ileri 
teknoloji ve nükleer enerji pazarındaki en büyük katılımcı konumunu korumaktadır. İran'ın 
nükleer programı, kuruluşundan bu yana iki önemli dönemden geçmiştir. İlki, son İran Şahı'nın 
1960'lardan 1979'a, yani İslam Devrimi dönemine kadar olan dönemidir. O dönemde, İran'ın 
nükleer programının oluşturulması ve geliştirilmesi Almanya, Fransa ve Amerika Birleşik 
Devletleri tarafından desteklenmiştir. İran'ın nükleer programı, Amerika Birleşik Devletleri'nin 
desteğiyle faaliyete geçmiştir. 1969 yılında, Amerikan Başkanı Dwight Eisenhower, “Barış İçin 
Atomlar” adlı yeni bir programın uygulamaya konulacağını duyurmuştur. Batı'nın İran ile 
nükleer enerji konusundaki iş birliği, 1979 devrimine kadar devam etmiştir. Devrimden sonra 
yani Şah devrildikten sonra, yalnızca Batılı nükleer araştırmacılar ve uzmanlar değil, aynı 
zamanda nükleer projede yer alan çok sayıda İranlı da ülkeyi terk etmiştir. Batı desteği ortadan 
kalkınca, İran hem nükleer programını dondurmak hem de nükleer santral inşasını durdurmak 
zorunda kalmıştır.  

Devrim sonrası ikinci aşamada ise kendi içinde iki alt döneme ayrılmaktadır. İlk dönem, 
nükleer programın ve Buşehr Nükleer Santrali'nin inşasının yeni İran hükümeti tarafından 
askıya alındığı dönem olarak kabul edilmektedir. İran ve Irak arasındaki askerî harekâtların sona 
ermesinin ardından ikinci aşama başlamıştır. Ülkedeki durum nispeten istikrara kavuşunca, İran 
hükümeti nükleer santralin inşasına yeniden başlayacağını duyursa da Washington’ın baskısı 

                                                                                 
17  Чабиева Саварбековна, «Основные результаты взаимодействия и международного сотрудничества России и Ирана в 

XXI веке», Журнал Ближнего и постсоветского Востока 2/6 (2024), 88-102. 
18  Hasan Abulqasimi, “Iran’s Foreign Policy Outlook in Light of New World Order”, Islamic Republic News Agency, 20 May 2023, 

(Erişim 1 Mart 2024). 
19  Mostafa Jafari, “Rahbord-haye Tosee Ravabet Iran va Roosieh: Strategies for the Development of Relations Between Iran and 

Russia”, Manpannameh Elmi Amenit Egtesadi 8/11 (2021), 3–14. 



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
336 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

altında olan bazı Batılı ülkelerin İran’ı desteklememesi sonucunda nükleer santralin inşası 
yeniden askıya alınmıştır. Ancak Rusya ile iş birliği içinde olan İran, uzun vadeli bilimsel, teknik, 
ticari ve ekonomik alanda yeni programlar geliştirmeye başlamıştır. Bu programlar, ikili iş 
birliğinin geliştirilmesinin başlangıcı olarak bilinmektedir. Söz konusu anlaşmalar, diğer 
hususların yanı sıra, iki ülke arasında atom araştırmaları alanında ortaklığın geliştirilmesini de 
öngörmekteydi. Buşehr Nükleer Santrali'nin inşasının tamamlanması için sözleşmenin 
imzalanmasına ilişkin müzakereler 1991 yılında başlamıştır. Kısa bir süre sonra 1992'de, İran 
İslam Cumhuriyeti ve Rusya Federasyonu, “Atom Enerjisinin Barışçıl Amaçlarla Kullanımı 
Hakkında” bir anlaşmaya imza atmışlardır. Anlaşma, Rusya Federasyonu ve İran İslam 
Cumhuriyeti arasında nükleer enerjinin barışçıl kullanımı alanında iş birliğini düzenleyen en 
önemli tezleri ortaya koymuştur.   

Rusya, nükleer alanda İran'ın güvenilir bir ortağı olarak bilinmektedir ve İran, Rusya ile 
umut verici ve etkili bir iş birliği geliştirmiştir. Rusya Federasyonu, şu anda nükleer endüstride 
İran ile iş birliği yapan dünyadaki tek ülke olarak görülmektedir. Dahası, İran şu anda Avrupa 
Birliği ve Amerika Birleşik Devletleri'nin güçlü baskısı altındadır, bu nedenle Batılı ülkeler ile 
İran arasındaki müzakere sürecinde önemli bir rol oynayan Rusya Federasyonu ile iş birliğini 
sürdürmesi ve güçlendirmesi her zamankinden daha önemli hale gelmektedir. Hem dış 
politikada hem de uluslararası ilişkiler alanında, İran'ın nükleer programı hayati bir unsur 
olmaktadır. İran, Rusya’yı barışçıl nükleer teknolojilerin geliştirilmesini ve barışçıl amaçlarla 
kullanılmasını, ülkenin siyasi arenadaki konumunu iyileştirebilecek önemli bir ulusal prestij 
bileşeni olarak görmektedir.20 

4. KÜRESEL POLİTİKA AKTÖRÜ: MEDYA   
Modern dünyada ulus devletler, bir dizi sivil toplum kuruluşları, çevrimiçi topluluklar, 

dini, çevresel ve spor örgütleri küresel politikada rol oynayan faktörler olmaktadır. Bu kurumlar, 
küresel politikada kendi işlevlerini yerine getirmektedir. İşlevleri yerine getirirken bilgi akışını 
sağlayan rolü medyaya vermektedir. Medya, bilgi iletici rolünün yanı sıra bilgiyi de yaratıcı 
olarak yerel veya ulusal alanlar ve izleyicilerle sınırlı kalmayıp, modern dünyanın aktörü olarak 
hareket etmektedir. Örneğin; CNN, BBC, Al-Jazeera, Russia Today, Euronews gibi kanallar 
dünyanın önde gelen ülkeleri için sadece etki araçları olmamakta, küresel kamuoyu, ulusal 
politika ve dünya politikası üzerinde de önemli bir etkiye sahiptir. Medya, hükümet kurumları ve 
toplum arasındaki ilişkileri sürdürme ve düzenleme, hükümet kararlarını denetleme, yetkililerin 
siyasi eylemlerini tahminde bulunma vs. gibi birtakım işlevleri yerine getirmektedir.  

Dünya siyasetine etki edebilecek güce sahip olan medyanın faaliyetlerini üç 
perspektiften incelemek mümkündür. Birincisi, devletin dış politikasına ilişkin kamuoyunu 
şekillendirmesidir. Laswell’in 2. Dünya Savaşı esnasında propaganda üzerine yapmış olduğu 
çalışma, siyasi iletişim teorisinin temellerini atmış ve medyanın siyasi etki aracı olarak işlev 

                                                                                 
20  Сергей Сергеевич, Sovremennoe sostoyanie rossiisko-iranskih otnoshenii (Москва: Дипломатическая академия Министерства 

иностранных дел Российской Федерации, Докторская диссертация, 2018). 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
337 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

gördüğünü kanıtlamıştır.21 Buna göre devletin medyayı bilgi politikası çerçevesinde kullandığını 
ortaya koymak mümkündür. İkincisi, en önemli dış politika kararları ve eylemleri, ilgili 
kamuoyuna aktarmasıdır. Medyada ifade bulan görüş, hükümetin bakış açısından önemli ölçüde 
farklılık göstermektedir. Solovyov’a göre; örnek olarak CNN etkisi olarak gösterilmekte olan 
Vietnam Savaşı’nı vermek mümkün olmaktadır. CNN, Amerikalıların Vietnam Savaşı’na karşı 
tutumuna yönelik yaptığı haberde, resmi görüşten farklı sonuçlar ortaya koymuştur. Bu da 
medyanın hükümet karar alma üzerindeki etkisini tanımlamaktadır.22 Üçüncüsü, Medya’nın bir 
etki statüsüne sahip olmasıdır. Vatandaşlar, haber seçimi yaparken siyasi tercihlerine yönelik 
siyasi bilgileri medyadan almaktadır. Buna göre medyanın siyasi etki için belirli fırsatları ve 
bağımsızlığı olduğu söylenebilmektedir. Medya bağımsızlığını kanunla güvence altına 
almaktadır. Bu güvencenin temelini devlet-medya ilişkisinde incelemek gerekmektedir.  

Devlet-medya ilişkileri üç modele ayrılmaktadır. Birinci model, “serbest fikir piyasası” 
olarak adlandırılmaktadır. Bu modele göre, devletin birincil görevi vatandaşların bilgiye 
erişimini sağlamaktır. Buna bağlı olarak medyanın hükümete yönelik eleştirileri cezasız kalacağı 
varsayılmakta, gazetecilerin yasal yollarla materyal toplamasına sansür veya kısıtlama 
getirilmemekte, gazetecilerin konu seçme ve görüşlerini ifade etme özgürlüğü güvence altına 
alınmaktadır. İkinci model, “sosyal sorumluluk”tur. Bu model, medyanın devletle olan 
etkileşiminde bilgiyi objektif, doğru, güvenilir bir şekilde sunarak, topluma karşı belirli 
yükümlülükleri yerine getirmesi gerektiğini öngörmektedir. Üçüncü model ise, “demokratik 
temsil”dir. Medyanın ticari bir kurumdan ziyade sosyal odaklı, kültürel, eğitici kurum olarak 
hizmet etmesine vurgu yapmaktadır.23  

Devletler, medya ile çalışma konusunda farklı yöntemler kullanmaktadır. Bunlar; kamu 
ve gölge yöntemleri olarak adlandırılmaktadır. Kamu eylemleri, hükümet faaliyetlerinde 
şeffaflığı, etkileşimi ve açıklığı teşvik eden bilgi politikasıdır. Gölge teknikler ise, hükümet ve 
gazeteciler arasında önceden belirlenmiş ve hazırlanmış soru-cevaplar aracılığıyla temas 
kurulmasını içeren teknik olmaktadır. Medya, bir yandan siyasi aktör olarak hem devletin 
kritiğini yapmakta hem de devlet politikasını yayma eğilimi göstermektedir. Bunun yanı sıra 
küresel politikada siyasi gücü popülerleştirmekte, dış politikada hükümet girişimlerini 
desteklemekte veya eleştirmektedir. Bununla birlikte devletin dünyadaki imajını oluşturmakta 
ve uluslararası sorunların ve bunların üstesinden gelme yollarını belirlemektedir. Buna bağlı 
olarak günümüzde küresel bilgi alanında şiddetli savaşlar yaşanmaktadır.  

Gelişmekte olan ülkelerin medyasında küresel politikadaki etkinlik son derece düşük 
olurken Rus ve Batı medyasındaki uluslararası çatışmaların ele alınışı, dünyanın farklı 
resimlerini, “biz” ve “onlar’ın” farklı özdeşleşmelerini yaratmaktadır. Birçok ülke medya gücünü 
kullanarak ülkeler üzerinde baskı uygulamakta ve dış politika amaçları için medyayı bir araç 
                                                                                 
21  Lasswell, “The Theory of Political Propaganda”, 627-631. 
22  А А.Ю Соловьева, Политические коммуникации. (Петрунин Ю.Ю. и др.; под ред. спект Пресс, 2004), 213. 
23  Вероника Викторовна Фокина, СМИ как акторы мировой политики. МИРОВАЯ ПОЛИТИКА, Санкт-Петербургского 

государственного политехнического университета (2012), 61-65. 



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
338 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

konumunda görevlendirmektedir. Medyanın küresel politikadaki varlığı, yalnızca bilgi yaymak 
değil, aynı zamanda farklı ülkelerin genel kamuoyunu güncel küresel sorunların tartışmasına 
dâhil ederek küresel topluluk üzerinde büyük etki yaratmaktır.   

5. TASS VE IRNA DEVLET HABER AJANSLARI  
Rus Haber Ajansı (TASS), devlet yayın kuruluşu ve Rusya Federasyonu’nun en büyük 

haber ajansı olarak bilinmektedir. Ajansın tarihi Çarlık Rusya’sına kadar uzanmaktadır. Rusya’da 
ilk medya kuruluşu 19.yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkmış ve ilk özel medya kuruluşu ise 
1866’da kurulan Rus Telgraf Ajansı (RTA) olmuştur. RTA, dış haber servisine bağımlı olduğundan 
Rus hükümeti, St. Petersburg Telegraph adında tamamen bağımsız bir ajans kurarak, hükümet 
tarafından finanse edilen ve kontrol edilen ilk resmi Rus ajansı kurma girişimlerinde bulunmuş 
ve başarılı olmuştur.24  

TASS, bilgi ajansı olarak bilinen Rus Telgraf Ajansı’nın temel işlevlerini devralmıştır ve 
Komünist parti ve hükümet, TASS’ın faaliyetlerini sıkı bir şekilde denetimden geçirse de ajansın 
Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği döneminde önemli işlevlerde bulunduğu 
söylenebilmektedir. TASS, dönemin rejimine göre ideolojik olarak doğru ve saf bilginin tek 
kaynağıydı ve aynı zamanda Sovyet bloğu genelindeki diğer ajanslardan da sorumlu olan bir rol 
üstlenmiş konumundaydı. 20.yüzyılın ikinci yarısında TASS, Associated Press (AP), Reuters, 
United Press Int. (UPI) ve Fransız AFP gibi diğer şirketleri de içeren, “Büyük Beşli” olarak 
adlandırılan dünyanın en büyük haber ajanslarına katılmıştır.25  

1992’de ajans, Sovyetler Birliği’nin dağılmasının ardından ITAR-TASS (Rusya Bilgi Telgraf 
Ajansı) olarak yeniden adlandırılmış ancak 2014 yılında ITAR-TASS, orijinal adı olan TASS ismi ile 
anılmaya devam etmiştir. 2014 yılında ajans, değişen dijital ortama uyum sağlamak amacıyla 
yeni bir marka politikası başlatarak muhafazakâr konumundan çıkarak rekabet edebilecek 
modern bir medya şirketine dönüşmüştür. 2018 yılında 59’dan fazla ülkede ofisi bulunurken 
daha fazla ülkede ofis açılması öngörülmüş bunun yanı sıra yeni dillerde yayın yapmaya devam 
etmiştir. TASS haber ajansı devletle güçlü bir bağ içerisindedir. Bu bağ haberlere yansımakta ve 
haberlerde büyük ölçüde etkin faktör olarak gösterilmektedir. Örneğin, Genel Müdür doğrudan 
Rusya Federasyonu Hükümeti tarafından tayin edilmekte ve Genel Müdür de Genel Yayın 
Yönetmeni ve Genel Yönetim Kurulunu seçerek genel strateji belirlemektedir. Bu nedenle siyasi 
faktörün ajans faaliyetlerinde etkin olduğu ifade edilebilmektedir. 26 

İslam Cumhuriyeti Haber Ajansı (IRNA) ise, 1934 yılında İran Dışişleri Bakanlığı 
bünyesinde “Pars Haber Müdürlüğü” adıyla kurulmuştur. 1975 yılında bu haber müdürlüğünün 
statüsü haber ajansı statüsüne yükseltilmiş, ardından “Pars Haber Ajansı’nın” adı 1982 yılında 
                                                                                 
24  Еlena Vartanova - Andrei Vyrkovsky, “Between the State and the Market: An Analysis of TASS’ Fall and Rise”, Journalism: Theory, 

Practice & Criticism 21/12 (2020), 1842–1858.   
25  Terhi Rantanen and Elena Vartanova, “News Agencies in Post-Communist Russia: From State Monopoly to State Dominance”, 

European Journal of Communication 10/2 (1995), 207–220. 
26  Terhi Rantanen and Anthony Kelly, “Abnegation, Accommodation, Affirmation: Three Discursive Modes for the Institutional 

Construction of Independence among National News Agency Executives in Europe”, Journalism 21/12 (2019). 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
339 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“İslam Cumhuriyeti Haber Ajansı” olarak değiştirilerek medya faaliyetlerinde yeni bir sayfa 
açılmıştır. Bu haber ajansı şu anda; Farsça, Çince, İngilizce, Arapça, Azerice, Türkçe, İspanyolca, 
Urduca, Fransızca, Almanca ve Rusça olmak üzere on bir dilde faaliyet göstermektedir.  

İran İslam Cumhuriyeti Haber Ajansı (IRNA), İran hükümetinin resmi haber kuruluşu 
olarak ülkenin en etkili devlet kontrolündeki medya kuruluşlarından biri olarak da öne 
çıkmaktadır. Zaman içerinde IRNA, İran politikalarına ilişkin hem yerel hem de uluslararası 
algıyı şekillendirmeyi amaçlayan çok dilli bir platforma dönüşmüştür. İran hükümetinin kamu 
söylemini ve uluslararası iletişimi şekillendirmede temel araç olarak işlev görmeye başlamıştır. 
Rejimin siyasi söylemlerini, ekonomi politikalarını ve dış politikalarını sürekli olarak 
desteklerken, muhalif sesleri dışlamaktadır. Ajansın yayınları genellikle devlet bildirilerinden 
ayırt edilemez niteliktedir. Ajans sıklıkla resmi konuşmaları, askeri açıklamaları ve ideolojik 
açıklamaları yansıtmaktadır. IRNA, sosyal ve ekonomik konulara değinse de bunlar her zaman 
devletin meşruiyetini güçlendirmek amacıyla sunulmaktadır. Editoryal bağımsızlık neredeyse 
yok denecek düzeydedir. Nitekim IRNA hem yerel eleştirmenler hem de uluslararası medya 
gözlemcileri tarafından İslam Cumhuriyeti’nin propaganda aracı olarak nitelendirilmektedir. 
Bugüne kadar IRNA’nın veya bağlı yayınlarının editoryal bütünlüğünü izlemek veya doğrulamak 
için herhangi bir yerel yasa, düzenleyici güvence veya üçüncü taraf denetim organı 
oluşturulmamıştır. Ajans hem şeffaflıktan hem de özerklikten yoksun bir şekilde devlet aygıtına 
tamamen entegre olmaya devam etmektedir.   

6. BULGULAR    
Bu araştırmada Rusya haber ajansı TASS ve İran haber ajansı IRNA’da İsrail-İran arasında 

13-24 Haziran 2025 tarihleri arasında yaşanan literatürde 12 Gün Savaşı olarak bilinen 
çatışmalara yönelik Amerika ve İsrail’i ele alan TASS’dan beş haber, IRNA’dan altı haber olmak 
üzere on bir haber incelenmiştir. Eleştirel söylem analizi tekniği kullanılan çalışmada, Van 
Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi modeli gerçekleştirilmiştir.   

TASS haber ajansı 1:  
Hürmüz Boğazı'nı Kapatma Girişimleri İran Ekonomisi İçin İntihar Olur (22 Haziran, 2025) 27  
Hürmüz Boğazı'nın olası bir şekilde kapatılmasının ABD için kırmızıçizgi olup olmayacağı 

sorulduğunda, “Bence bu, İranlılar için intihar olur. Yani, tüm ekonomileri Hürmüz Boğazı'ndan geçiyor.” 
cevabını verdi.  

ABD Başkan Yardımcısı JD Vance, NBC News'e verdiği röportajda, Hürmüz Boğazı'nın 
olası bir şekilde kapatılmasının İran ekonomisi için intihar olacağını söyledi. Hürmüz Boğazı'nın 
olası bir şekilde kapatılmasının ABD için kırmızıçizgi olup olmayacağı sorulduğunda,  

“Bence bu, İranlılar için intihar olur. Yani tüm ekonomileri Hürmüz Boğazı'ndan geçiyor.” cevabını verdi. 
“Kendi ekonomilerini mahvetmek ve dünyada kargaşaya yol açmak istiyorlarsa, bence bu onların kararı 
olurdu. Ama neden bunu yapsınlar ki? Bunun hiçbir mantığı olduğunu düşünmüyorum. Bunun ne 
kendilerine de başkaları için mantıklı olduğunu düşünmüyorum”, dedi Vance.  
                                                                                 
27  TASS Haber Ajansı (TASS), “Hürmüz Boğazını Kapatma Girişimleri İran Ekonomisi İçin İntihar Olur” (Erişim 22 Haziran 2025). 



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
340 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

TASS haber ajansı 2:  
İran, ABD'nin nükleer tesislerine karşı kullandığı füze sayısıyla aynı sayıda füzeyi ABD 

üssüne karşı kullandı (23 Haziran, 2025) 28   
İran Yüksek Ulusal Güvenlik Konseyi'ne göre operasyon Katar için bir tehdit 

oluşturmuyor ve Tahran, Doha ile sıcak ve dostane ilişkileri korumak istiyor.    

İran Yüksek Ulusal Güvenlik Konseyi, yaptığı açıklamada, İran'ın Katar'daki ABD El 
Udeyd hava üssüne yönelik saldırıda kullandığı füze sayısının, ABD'nin İran nükleer tesislerine 
attığı bomba sayısıyla aynı olduğunu belirtti. İran devlet televizyonunun aktardığına göre “Bu 
başarılı operasyonda kullanılan füze sayısı, ABD'nin İran'ın nükleer tesislerine saldırmak için kullandığı 
bomba sayısıyla aynıydı ve İran güçlerinin saldırdığı üs, Katar'daki şehir ve yerleşim yerlerinden uzakta 
bulunuyordu.” Açıklamada, operasyonun Katar'a yönelik bir tehdit oluşturmadığı belirtilirken, 
Tahran'ın Doha ile sıcak ve dostane ilişkileri sürdürmek istediği ifade edildi. 

TASS haber ajansı 3:  
İran Devrim Muhafızları Ordusu, 23 Haziran'daki İsrail saldırısının, gerginliğin 

başlangıcından bu yana en uzun saldırı olduğunu söyledi (23 Haziran, 2025) 29  
İran medyasına göre, İsrail'e yönelik saldırıda Hayber Şekan, İmad, Kadr ve Fettah-1 

balistik füzelerini kullandı.  

İran'ın bu sabah İsrail'e düzenlediği saldırı, çatışmanın başlangıcından bu yana en uzun 
süren saldırı oldu. İran Devrim Muhafızları Ordusu'nun (DMO) elit birimi, saldırının bu sabah 
İsrail'e düzenlenen saldırıyla başladığını bildirdi. Mehr ajansı, İran Devrim Muhafızları 
Ordusu'nun raporuna atıfta bulunarak, “İsrailliler, saldırının işgal altındaki topraklarda en uzun 
süredir devam eden alarmı tetiklediğini ve korku ve paniğe yol açtığını söylüyor” dedi. Fars ajansı, 
İran'ın İsrail'e yönelik saldırısında Hayber Şekan, İmad, Kadr ve Fettah-1 balistik füzelerini 
kullandığını bildirdi.  

TASS haber ajansı 4:  
İran Genelkurmay Başkanı, ABD'nin nükleer tesislerine yönelik saldırılarına karşı kararlı 

bir yanıt garantisi verdi (23 Haziran, 2025) 30  
İran ordusunun başkomutanı Korgeneral Emir Hatemi, ABD'nin İran'a yönelik saldırgan 

eylemlerine kararlı bir yanıt alacağını söyledi. “İran tarihi boyunca ABD'nin işlediği suçlara tanık 
olduk. Amerikalılar İran'a karşı her suç işlediğinde, kesin bir yanıt aldılar. Bu sefer de farklı olmayacak”, 
dedi devlet televizyonu IRIB'in yayınladığı İranlı askeri komutanlarla yaptığı toplantıda. Hatemi, 
“Bu ülkenin bağımsızlığını, toprak bütünlüğünü ve ülkenin ulusal bağımsızlığını ve toprak bütünlüğünü 
koruyan İslam Cumhuriyeti'nin mukaddes devlet düzenini kararlılıkla savunacağız. Zafere kadar 
savaşacağız” diye vurguladı.  
                                                                                 
28  TASS Haber Ajansı (TASS), “İran, ABD'nin nükleer tesislerine karşı kullandığı füze sayısıyla aynı sayıda füzeyi ABD üssüne karşı 

kullandı” (Erişim 23 Haziran 2025).  
29  TASS Haber Ajansı (TASS), “İran Devrim Muhafızları Ordusu, 23 Haziran'daki İsrail saldırısının gerginliğin başlangıcından bu 

yana en uzun saldırı olduğunu söyledi” (Erişim 23 Haziran 2025).  
30  TASS Haber Ajansı (TASS), “İran Genelkurmay Başkanı, ABD'nin nükleer tesislerine yönelik saldırılarına karşı kararlı bir yanıt 

garantisi verdi” (Erişim 23 Haziran 2025).   



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
341 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

22 Haziran sabahının erken saatlerinde, ABD Başkanı Donald Trump, ABD'nin üç İran 
nükleer tesisine (Fordow, Natanz ve İsfahan) başarıyla saldırdığını duyurdu. Trump daha sonra 
tesislerin tamamen yok edildiğini söyledi. İran'ın üst düzey yetkilileri ise ABD saldırılarının 
tamamen etkisiz olduğunu belirterek Washington'ı sert bir yanıtla tehdit etti. Rusya, ABD'nin 
eylemlerini kınadı. İsrail, 13 Haziran gecesi İran'ın nükleer programını hedef alan Yükselen 
Aslan Harekâtı’nı başlattı. İran 24 saatten kısa sürede karşılık verdi. Sonraki günlerde Tel Aviv ve 
Tahran’da tekrar saldırılar düzenledi. Her iki taraf da can kaybı ve hasar bildirdi ve bir dizi 
tesisin vurulduğunu kabul etti. İran ve İsrail arasında karşılıklı saldırılar devam ediyor. Rusya, 
İsrail'in eylemlerini kınadı ve İran-İsrail çatışmasında arabuluculuk yapmaya hazır olduğunu 
belirtti. 

TASS haber ajansı 5:  
İsrail, Tahran'ın kuzeyindeki radar istasyonuna saldırı düzenledi (24 Haziran, 2025)31  
İsrail savaş uçakları, Tahran'ın kuzeyindeki bir radar istasyonunu vurdu. Devlet yayın 

kuruluşu Kan, böyle bildirdi. 

Saldırı, İsrail tarafının ateşkes ihlali olarak değerlendirdiği, bu sabah İsrail'e yönelik bir 
füze fırlatılmasına yanıt olarak gerçekleştirildi. Kan'a göre, İran'daki hedef sembolik bir nitelik 
taşıyordu. 

İsrail Savunma Kuvvetleri (IDF), salı sabahı, İsrail ile İran arasında ateşkesin yürürlüğe 
girmesinden kısa bir süre sonra İran'ın İsrail'e saldırdığını bildirdi. Saldırının ardından İsrail 
Savunma Bakanı Yısrael Katz, Tahran'ı ateşkesi ihlal etmekle suçladı ve İsrail ordusuna İran'ın 
başkentine misilleme emri verdiğini söyledi. İsrail Genelkurmay Başkanı Eyal Zamir ise, bir 
operasyonel toplantının ardından İsrail'in İran'a misilleme yapacağını dile getirdi. Bu arada İran 
Genelkurmay Başkanlığı, ateşkesin ilan edilmesinin ardından İsrail'e füze saldırısı düzenlendiği 
yönündeki haberleri yalanladı. Kısa bir süre sonra ABD Başkanı Donald Trump, her iki taraftan da 
duyduğu hayal kırıklığını dile getirerek sakinleşmelerini istedi. İsrailli bir yetkiliye dayandırdığı 
Axios portalına göre:  

Trump, İsrail Başbakanı Binyamin Netanyahu'yu arayarak İran'a saldırmamasını istedi. 
Trump daha önce, açıklamasından yaklaşık altı saat sonra, yani GMT saatiyle sabah 4:00 
civarında başlayacak bir ateşkes konusunda İran ve İsrail arasında anlaşmaya varıldığını 
duyurmuştu. Trump'a göre, ilk ateşkesi Tahran yapacaktı ve on iki saat sonra İsrail ateşkesi 
başlatacaktı. 24. saatte, 12 günlük savaşın resmi olarak sona ermesi dünya tarafından 
kutlanacaktı. 

IRNA haber ajansı 1:  
İran füzelerinin isabeti İsrail’in güneyini sarstı (24 Haziran, 2025)32  
İran’ın yeni füze saldırılarının ardından, İsrail’in güney ve merkez bölgelerinde sirenler 

çaldı. Füzelerin isabetiyle meydana gelen şiddetli patlamalar, ülkenin güneyini sarstı.  
                                                                                 
31  TASS Haber Ajansı (TASS), “İsrail, Tahran'ın kuzeyindeki radar istasyonuna saldırı düzenledi” (Erişim 24 Haziran 2025).   
32  IRNA Haber Ajansı (IRNA), “İran Füzelerinin İsabeti İsrail’in Güneyini Sarstı” (Erişim 24 Haziran 2025). 



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
342 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Katar merkezli El Cezire televizyonunun İsrail ordusu radyosuna dayandırdığı haberine 
göre, İran, Tahran saatiyle salı sabahı saat 07.00’deyürürlüğe girmesi beklenen ateşkes öncesinde 
İsrail'e son darbeyi vurmak istiyor. Haberde ayrıca, Tel Aviv ve Batı Şeria’nın batı 
yamaçlarındaki yerleşim birimlerinde birçok kez alarm sirenlerinin çaldığı, Tel Aviv'e iniş 
yapmakta olan bazı uçakların ise rotalarını değiştirerek geri döndüğü belirtildi. Lübnan medyası 
da İsrail'in bu sabah erken saatlerde Tahran ve İran’ın kuzey bölgelerine yönelik saldırılarına 
karşılık olarak, İran füzelerinin Beerşeva’daki İsrail yerleşim birimlerini hedef aldığını bildirdi. 

IRNA haber ajansı 2:  
Siyonist rejim, İran saldırılarındaki kayıplarını kısmen itiraf etti: 24 ölü, 1200 yaralı (21 

Haziran, 2025) 33  
Siyonist rejimin radyo ve televizyon kurumu, İran’ın geçtiğimiz bir hafta içinde işgal 

altındaki topraklara yönelik saldırıları sonucu yaşanan kayıpların bir kısmını itiraf etti.  

Geçtiğimiz bir haftada İran’a ait balistik füzelerin İsrail’e isabet etmesi sonucu 24 kişi 
hayatını kaybetti, 1200 kişi ise yaralandı. Bu veriler, Siyonist rejimin İran’ın işgal altındaki 
topraklara yönelik saldırılarına dair haberlerin yayılmasını sıkı şekilde sansürlediği bir ortamda 
yayınlandı. Bu nedenle, gerçek kayıpların açıklanan rakamlardan çok daha fazla olduğu 
düşünülüyor. 

IRNA haber ajansı 3:  
Tel Aviv ve Aşdod’da yangın ve panik (15 Haziran, 2025) 34  
İşgal altındaki topraklar, gece saatlerinde, ikinci kez İran İslam Cumhuriyeti Silahlı 

Kuvvetleri’nin İHA ve füze saldırılarına hedef oldu.  

“Gerçek Vaat 3” operasyonunun altıncı dalgasının ardından birkaç saat geçmeden, İran 
Silahlı Kuvvetleri yeni bir drone ve füze saldırısı dalgası başlattı. Bu dalgada Tel Aviv ve Aşdod 
şehirleri hedef alındı. Bu saldırı sırasında İran balistik füzeleri, birden fazla hava savunma 
katmanını aşarak önceden belirlenen hedeflere isabet etti. Ayrıca, İran’a ait bazı füze ve insansız 
hava araçları, işgal altındaki toprakların kuzey, güney ve doğu bölgelerinde çeşitli noktalara 
isabet etti. Haber kaynaklarının doğruladığına göre, İran’a ait İHA ve füzelerin isabeti sonucu Tel 
Aviv’de çok sayıda bina yıkıldı ve yangın çıktı. 

IRNA haber ajansı 4:  
İbrani medyası: İran Netanyahu’nun evini hedef aldı (15 Haziran, 2025) 35  
İran İslam Cumhuriyeti, işgal altındaki Filistin topraklarına yönelik onlarca füze saldırısı 

gerçekleştirdi. Saldırılar sonucunda Siyonist yerleşim yerlerinde alarm sistemleri devreye girdi 
ve patlamalar, başta işgal altındaki Filistin’in kuzeyi ile Kudüs olmak üzere çeşitli bölgelerde 
duyuldu. 

                                                                                 
33  IRNA Haber Ajansı (IRNA), “Siyonist rejim, İran saldırılarındaki kayıplarını kısmen itiraf etti: 24 ölü, 1200 yaralı” (Erişim 21 

Haziran 2025). 
34  IRNA Haber Ajansı (IRNA), “Tel Aviv ve Aşdod’da Yangın ve Panik” (Erişim 15 Haziran 2025). 
35  IRNA Haber Ajansı (IRNA), “İbrani Medyası: İran Netanyahu’nun Evini Hedef Aldı” (Erişim 15 Haziran 2025). 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
343 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

İsrail rejimi ordusunun yaptığı açıklamaya göre, İran’dan işgal altındaki topraklara doğru 
50 füze fırlatıldı. Patlamaların yoğunluğu, özellikle kuzey Filistin’de ve Kudüs çevresindeki 
yerleşimlerde hissedildi. Siyonist rejime ait hava savunma sistemleri, saldırıya uğrayan 
bölgelerdeki füzeleri yok etmek ve etkilerini azaltmak için çaba sarf etmekte. Siyonist rejim 
kaynaklarının aktardığına göre İran, İsrail'e karşı verdiği yanıtlarda önemli bir artış yapmayı 
kararlaştırdı. Aynı kaynaklar, saldırıların hedeflerinden birinin Netanyahu'nun evi olduğunu ve 
diğer hedefin ise El-Hadire şehrindeki bir elektrik istasyonu olduğunu bildirdi. Siyonist rejimin iç 
güvenlik birimi de, işgal altındaki topraklarda yaşayanlara yönelik bir uyarı yayımlayarak, 
“İlerleyen bir duyuruya kadar” sığınaklarda kalmalarını, sadece birkaç dakika süren bir güvenlik 
önlemi almanın ötesinde, uzun süreli bir bekleyişe hazırlıklı olmalarını istedi. 

IRNA haber ajansı 5:  
ABD’nin Siyonistlerin İran’a yönelik saldırılarında açık iş birliği (20 Haziran, 2025) 36  
Siyonist rejim medyası, rejim ordusunun füze önleme sistemlerinde ciddi bir mühimmat 

sıkıntısıyla karşı karşıya kaldığını ve İran İslam Cumhuriyeti’nin meşru ve kararlı askeri karşılığı 
karşısında oldukça savunmasız hale geldiğini bildirirken, ABD'nin İsrail rejimine yeni silah 
sevkiyatları gönderdiğini duyurdu İsrail rejimi Savunma Bakanlığı’nın açıklamasına göre, ABD 
Savunma Bakanlığı (Pentagon), İsrail’e hava ve deniz yoluyla askeri teçhizat göndermeye devam 
ediyor. Perşembe günü askeri malzeme taşıyan kargo uçakları işgal altındaki topraklara indi. Bu 
sevkiyatlar, Siyonist işgal ordusunun operasyonel ihtiyaçlarını karşılamaya yönelik ABD'nin 
attığı adımların bir parçası olarak değerlendiriliyor. 

IRNA haber ajansı 6:  
İran Büyükelçisi: 'Vur-Kaç' dönemi sona erdi (16 Haziran 2025) 37  
Uluslararası Atom Enerjisi Ajansı Yönetim Kurulu'nun olağanüstü toplantısında konuşan 

İran'ın Viyana temsilcisi Büyükelçi Rıza Necefi, İsrail'in barışçıl nükleer tesislere saldırısını 
“devlet terörizmi” olarak nitelendirerek sert bir uyarıda bulundu.  

Necefi, yaptığı açıklamada İsrail'in saldırısını Birleşmiş Milletler Şartı ve Uluslararası 
Atom Enerjisi Ajansı Statüsü'nün açık ihlali olarak tanımladı ve “Vur-kaç dönemi sona erdi” 
ifadelerini kullandı. İran temsilcisi, bu tür saldırıların uluslararası barış ve güvenliği tehdit 
ettiğini vurgulayarak uluslararası toplumu harekete geçmeye çağırdı. İran temsilcisi, İsrail 
rejiminin İran’ın barışçıl nükleer tesislerine yönelik tekrar eden tehditleri karşısında 
Uluslararası Atom Enerjisi Ajansı (UAEA)ve Yönetim Kurulu'nun kayıtsız kalmasını sert şekilde 
eleştirerek: 

“Bu sessizlik ve eylemsizlik sadece Ajans’ın itibarını ciddi şekilde zedelemekle kalmadı, aynı 
zamanda İsrail rejimini saldırgan eylemler konusunda daha da cesaretlendirdi.” açıklamasında bulundu. 
Ülkemizin büyükelçisi sözlerini,  

                                                                                 
36  IRNA Haber Ajansı (IRNA), “ABD’nin Siyonistlerin İran’a yönelik saldırılarında açık iş birliği” (Erişim 20 Haziran 2025). 
37  IRNA Haber Ajansı (IRNA), “İran Büyükelçisi: Vur-Kaç Dönemi Sona Erdi” (Erişim 16 Haziran 2025).  



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
344 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“İran İslam Cumhuriyeti, son yıllar boyunca bazı tarafların önyargılı tutumları ve İsrail rejiminin NPT 
(Nükleer Silahların Yayılmasının Önlenmesi Antlaşması) dışında yasa dışı nükleer politikalarını 
sürdürmesine rağmen, daima NPT ve Ajans’ın kapsamlı denetimleri çerçevesindeki yükümlülüklerine bağlı 
kalmış ve barışçıl nükleer faaliyetleriyle ilgili geniş ve ayrıntılı bilgileri Ajans’a sunmuştur. Ancak bu 
şeffaflık, maalesef zaman zaman İranlı bilim insanlarının hayatını ve ülkenin ulusal güvenliğini tehdit 
etmek için bir araca dönüşmüştür.” şeklinde sürdürdü. İran Büyükelçisi açıklamalarının devamında 
“NPT üyelerinin hak ve yükümlülükleri dengeli şekilde uygulanmadığı ve bazı saldırgan rejimler NPT’ye 
taraf olmadan özgürce üyeleri tehdit edip saldırıda bulunabildiği sürece, gönüllü yükümlülüklerin yerine 
getirilmesinin bir gerekçesi kalmayacaktır.” ifadelerini kullandı.  

Büyükelçi Necefi, açıklamasının sonunda “Vur-kaç dönemi sona ermiştir. İran İslam 
Cumhuriyeti, BM Şartı, NPT Antlaşması ve UAEA Tüzüğü çerçevesinde halkını, egemenliğini, barışçıl 
nükleer tesislerini ve ulusal çıkarlarını savunma konusundaki doğal hakkını saklı tutar ve gerekli karşı 
tedbirleri uygun zamanda alacaktır.” vurgusunda bulundu. Ülkemizin temsilcisi ayrıca Yönetim 
Kurulu’nu, İsrail’in saldırganlığını en sert şekilde kınamaya ve bu tehlikeli eylemin 
sonuçlarından Siyonist rejimi sorumlu tutmaya çağırdı.  

Eleştirel Söylem Analizi  
TASS ve IRNA haber ajanslarından elde edilen 12 Gün Savaşı’na yönelik haberlerin 

analizi Van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesinin metinsel düzey çerçevesinde 
gerçekleştirilmiştir.   

Metinsel Düzey  
Metinsel düzey, mikro ve makro olmak üzere iki çerçevede ele alınmaktadır. Mikro 

düzeyde; sözcük seçimleri, cümle yapıları, cümleler arasındaki nedensellik ilişkisi ve retorik 
incelenmektedir.  

Sözcük Seçimleri: Haber metinlerindeki sözcük seçimleri, sözcüklere vurgu yapan sıkça 
kullanılan sözcükleri belirleyen hem ideoloji hem de zihinsel haritayı ortaya koymaktadır. 
Çalışmada örneklem olarak alınan TASS ve IRNA haber ajansındaki haber metinlerinde sıklıkla 
ifade edilen sözcükler şunlardır:   

Tablo 1: TASS ve IRNA haber ajansındaki haber metinlerinde sıklıkla ifade edilen 
sözcükler. 

Haber Ajansları  
Haber Metinlerinde Sıklıkla İfade Edilen 

Sözcükler 

 

TASS Haber Ajansı  

Hürmüz Boğazı, ABD, Kırmızı Çizgi, Ekonomi, Füze 
Sayısı, Katar, Sıcak-Dostane İlişkiler, Bomba Sayısı, 
Nükleer Tesisleri, Saldırı, Balistik Füze, İran 

IRNA Haber Ajansı  
İran Füzeleri, Füze Saldırısı, Şiddetli Patlamalar, 
Siyonist Rejim, Balistik Füze, İşgal Altındaki 
Topraklar  



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
345 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

TASS haber ajansında incelenen beş haber içeriğinde sıklıkla ifade edilen sözcüklerin 
ABD ve İran’a ilişkin ele alınan sözcükler olduğu görülmektedir. IRNA’da ise ele alınan altı haber 
içeriğinde İsrail’i hedef alan sözcüklere yer verilmiştir.    

Cümle yapıları ve Nedensel İlişki: Haber metinlerinde yer alan söylemler cümle 
yapılarından oluşmaktadır. Söylemlerin bir tema üzerinde odaklanması nedensel ilişkiyi ifade 
ederken bu nedensellik ilişkisi haber metinlerinde açık bir şekilde kendini göstermektedir. 
Çalışmada incelenen haber metinleri bir tema üzerine odaklanmakta ve TASS’da yer verilen 
haber metinleri ABD ve İran odaklı olarak bir tema çerçevesine konulmuştur. IRNA’da ise haber 
metinlerinde İsrail’e yönelik duygular ifade bulurken bu duygular hem ideolojik hem de milli 
kimliği ön plana çıkaran düzeyde olduğu açıkça görülmektedir.  

Van Dijk’in eleştirel söylem analizinde cümle yapısındaki gramer önemlidir. İncelenen 
haber metinlerinde cümle yapılarında aktiflik söz konusu olurken haber metinlerin içeriğinde 
öznelere aktif bir şekilde yer verildiği tespit edilebilmektedir. TASS haber ajansında, ABD, İran ve 
İsrail özne olarak konumlanırken IRNA haber ajansında “Siyonist Rejim” kimliği oluşturulmuş ve 
İran, güçlü kimlik çerçevesinde gösterilmiştir. TASS ve IRNA haber ajanslarında ötekileştirme söz 
konusu olmaktadır. Bunun yanı sıra haber metinleri edebi dile dayanmaktadır ve haberlerde 
sıkça kaynağa atıfta bulunmaktadır. Buna göre aktif cümle yapıları ile kısa ve dikkat çekici 
sözlere yer verilmiştir. Haber metinlerindeki cümle yapısında düz ve yan anlamlar vardır. TASS 
haber ajansında sunulan haber metinlerinde düz ve yan anlamlar şu şekildedir:  

-Hürmüz Boğazı'nın olası bir şekilde kapatılmasının ABD için kırmızıçizgi olup 
olmayacağı sorulduğunda, ABD Başkan Yardımcısı JD Vance, “Bence bu, İranlılar için intihar olur. 
Yani, tüm ekonomileri Hürmüz Boğazı'ndan geçiyor.” cevabını verdi (Hürmüz Boğazı ekonomi 
açısından İran’ın yanı sıra birçok ülkeyi ilgilendiren konumdadır). 

-Bu başarılı operasyonda kullanılan füze sayısı, ABD'nin İran'ın nükleer tesislerine 
saldırmak için kullandığı bomba sayısıyla aynıydı ve İran güçlerinin saldırdığı üs, Katar'daki 
şehir ve yerleşim yerlerinden uzakta bulunuyordu (İran’ın en az ABD kadar güçlü olduğu ifade 
bulurken Katar ile olan ilişkilerin zedelenmemesi de önem arz etmektedir).  

-İran, İsrail'e yönelik saldırıda Hayber Şekan, İmad, Kadr ve Fettah-1 balistik füzelerini 
kullandı (İran, İsrail’in saldırılarına karşılık verecek güçtedir).   

- Rusya, ABD'nin eylemlerini kınadı (Rusya kendi tarafını belli etmektedir).  

- ABD Başkanı Donald Trump, her iki taraftan da duyduğu hayal kırıklığını dile getirerek 
sakinleşmelerini istedi (Ateşkes ABD tarafından sağlanmaktadır).  

IRNA haber ajansında sunulan haber metinlerinde düz ve yan anlamlar ise şu şekildedir:  

-İran’ın yeni füze saldırılarının ardından, İsrail’in güney ve merkez bölgelerinde sirenler 
çaldı (İsrail, endişe ve panik içerisindedir).    



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
346 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

-Geçtiğimiz bir haftada İran’a ait balistik füzelerin İsrail’e isabet etmesi sonucu 24 kişi 
hayatını kaybetti, 1200 kişi ise yaralandı (İran, İsrail güçlerine balistik füze ile karşı 
vermektedir).  

-İşgal altındaki topraklar, gece saatlerinde, ikinci kez İran İslam Cumhuriyeti Silahlı 
Kuvvetleri’nin İHA ve füze saldırılarına hedef oldu (Saldırılar devam etmektedir).  

-İran İslam Cumhuriyeti, işgal altındaki Filistin topraklarına yönelik onlarca füze saldırısı 
gerçekleştirdi (İran, saldırılarıyla işgal altında olan Filistin topraklarını da ele almaktadır).  

-ABD Savunma Bakanlığı (Pentagon), İsrail’e hava ve deniz yoluyla askeri teçhizat 
göndermeye devam ediyor (ABD, İsrail ile iş birliği yapmaktadır). 

-“Vur-kaç dönemi sona erdi” (İran, güçlü bir yapıya sahiptir). 

Retoriğin İncelenmesi: İncelenen haber metinlerinin retoriği kitlelere yöneliktir ve 
haberin inandırıcılığı metaforlara, abartmalara, karşılaştırmalara, küçümsemelere, benzetmelere 
ve ironilere bağlı gelişmektedir. Bunun örneklerini TASS haber ajansında şu şekilde görmek 
mümkün olmaktadır:  

Tablo 2: TASS Haber Ajansı Retorik İncelemesi  

Metafor Karşılaştırma İroni İroni İroni 

ABD, İran 
ekonomisi 
için intihar 

olacağını 
söyledi 

Bu başarılı operasyonda 
kullanılan füze sayısı, 

ABD'nin İran'ın nükleer 
tesislerine saldırmak için 

kullandığı bomba sayısıyla 
aynıydı 

İran'ın bu sabah 
İsrail'e düzenlediği 
saldırı, çatışmanın 
başlangıcından bu 

yana en uzun süren 
saldırı oldu 

 

Rusya, İsrail'in 
eylemlerini kınadı 

ve İran-İsrail 
çatışmasında 
arabuluculuk 

yapmaya hazır 
olduğunu belirtti 

 

Trump, İsrail 
Başbakanı 
Binyamin 

Netanyahu'yu 
arayarak İran'a 
saldırmamasını 

istedi. 

Bunun örnekleri IRNA haber ajansında ise şu şekildedir:  

Tablo 3: IRNA Haber Ajansı Retorik İncelemesi. 

Benzetme Metafor Metafor İroni İroni Abartma 

Füzelerin 
isabetiyle 
meydana 

gelen şiddetli 
patlamalar, 

ülkenin 
güneyini 

sarstı 

'Vur-
Kaç' 

dönemi 
sona 
erdi 

Siyonist rejimin İran’ın 
işgal altındaki 

topraklara yönelik 
saldırılarına dair 

haberlerin yayılmasını 
sıkı şekilde 

sansürlediği bir 
ortamda yayınlandı 

İran Silahlı 
Kuvvetleri 

yeni bir drone 
ve füze 
saldırısı 

dalgası başlattı 

ABD’nin 
Siyonistlerin 

İran’a 
yönelik 

saldırılarında 
açık iş birliği 

İran 
Netanyahu’nun 
evini hedef aldı 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
347 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Makro Düzey:  
Tematik Analiz  
Tematik analizde, haberin başlığı ve haberin girişi ile anlam çıkartılmaktadır. TASS haber 

ajansında İsrail-İran arasındaki yaşanan 12 günlük savaşa yönelik yapılan haber başlığı ve haber 
girişleri TASS haber ajansında şu şekilde sunulmaktadır:  

TASS 1:  
Hürmüz Boğazı'nı Kapatma Girişimleri İran Ekonomisi İçin İntihar Olur (22 Haziran, 2025) 

Hürmüz Boğazı'nın olası bir şekilde kapatılmasının ABD için kırmızıçizgi olup olmayacağı 
sorulduğunda, “Bence bu, İranlılar için intihar olur. Yani, tüm ekonomileri Hürmüz Boğazı'ndan geçiyor.” 
cevabını verdi.  

TASS 2:  
İran, ABD'nin nükleer tesislerine karşı kullandığı füze sayısıyla aynı sayıda füzeyi ABD 

üssüne karşı kullandı (23 Haziran, 2025)   

İran Yüksek Ulusal Güvenlik Konseyi'ne göre operasyon Katar için bir tehdit 
oluşturmuyor ve Tahran, Doha ile sıcak ve dostane ilişkileri korumak istiyor.    

TASS 3:  
İran Devrim Muhafızları Ordusu, 23 Haziran'daki İsrail saldırısının, gerginliğin 

başlangıcından bu yana en uzun saldırı olduğunu söyledi (23 Haziran, 2025) 

İran medyasına göre, İsrail'e yönelik saldırıda Hayber Şekan, İmad, Kadr ve Fettah-1 
balistik füzelerini kullandı.  

TASS 4:  
İran Genelkurmay Başkanı, ABD'nin nükleer tesislerine yönelik saldırılarına karşı kararlı 

bir yanıt garantisi verdi (23 Haziran, 2025) 

İran ordusunun başkomutanı Korgeneral Emir Hatemi, ABD'nin İran'a yönelik saldırgan 
eylemlerine kararlı bir yanıt alacağını söyledi.  

TASS 5:  
İsrail, Tahran'ın kuzeyindeki radar istasyonuna saldırı düzenledi (24 Haziran, 2025)  

İsrail savaş uçakları, Tahran'ın kuzeyindeki bir radar istasyonunu vurdu. Devlet yayın 
kuruluşu Kan, böyle bildirdi. 

IRNA haber ajansında ise şu şekilde sunulmaktadır:  

IRNA 1:  
İran füzelerinin isabeti İsrail’in güneyini sarstı (24 Haziran, 2025) 

İran’ın yeni füze saldırılarının ardından, İsrail’in güney ve merkez bölgelerinde sirenler 
çaldı. Füzelerin isabetiyle meydana gelen şiddetli patlamalar, ülkenin güneyini sarstı.  



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
348 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

IRNA 2:  
Siyonist rejim, İran saldırılarındaki kayıplarını kısmen itiraf etti: 24 ölü, 1200 yaralı (21 

Haziran, 2025) 

Siyonist rejimin radyo ve televizyon kurumu, İran’ın geçtiğimiz bir hafta içinde işgal 
altındaki topraklara yönelik saldırıları sonucu yaşanan kayıpların bir kısmını itiraf etti.  

IRNA 3:  
Tel Aviv ve Aşdod’da yangın ve panik (15 Haziran, 2025) 

İşgal altındaki topraklar, gece saatlerinde, ikinci kez İran İslam Cumhuriyeti Silahlı 
Kuvvetleri’nin İHA ve füze saldırılarına hedef oldu.  

IRNA 4:  
İbrani medyası: İran Netanyahu’nun evini hedef aldı (15 Haziran, 2025) 

İran İslam Cumhuriyeti, işgal altındaki Filistin topraklarına yönelik onlarca füze saldırısı 
gerçekleştirdi. Saldırılar sonucunda Siyonist yerleşim yerlerinde alarm sistemleri devreye girdi 
ve patlamalar, başta işgal altındaki Filistin’in kuzeyi ile Kudüs olmak üzere çeşitli bölgelerde 
duyuldu. 

IRNA 5:  
ABD’nin Siyonistlerin İran’a yönelik saldırılarında açık iş birliği (20 Haziran, 2025)  

Siyonist rejim medyası, rejim ordusunun füze önleme sistemlerinde ciddi bir mühimmat 
sıkıntısıyla karşı karşıya kaldığını ve İran İslam Cumhuriyeti’nin meşru ve kararlı askeri karşılığı 
karşısında oldukça savunmasız hale geldiğini bildirirken, ABD'nin İsrail rejimine yeni silah 
sevkiyatları gönderdiğini duyurdu 

IRNA 6:  
İran Büyükelçisi: 'Vur-Kaç' dönemi sona erdi (16 Haziran 2025)  

Uluslararası Atom Enerjisi Ajansı Yönetim Kurulu'nun olağanüstü toplantısında konuşan 
İran'ın Viyana temsilcisi Büyükelçi Rıza Necefi, İsrail'in barışçıl nükleer tesislere saldırısını 
“devlet terörizmi” olarak nitelendirerek sert bir uyarıda bulundu. 

Genel olarak TASS haber ajansının haber başlıklarında ve haber girişlerinde ABD-İran-
İsrail odak noktası haline getirilen kavramlara yer verilirken ikinci ağız olarak kaynağa dayanım 
söz konusu olmuştur. IRNA haber ajansında ise birinci ağızdan söylemler kullanılmış ve haber 
başlıklarında tamamen İsrail’i hedef alan metaforlar ve adlandırmalar yapıldığı tespit edilmiştir.  

Şematik Analiz  
a) Durum:  
Haber metnindeki hikâye örgüsü, ana olayın işleniş biçimi toplumsal ve politik yönde 

incelenmektedir. İncelenen TASS haber ajansı haber metinlerinde 12 Gün Savaşı’nın ABD-İsrail 
ve İran boyutunu öne sürdüğünü haber metnin hikâye örgüsünden anlamak mümkün 
olmaktadır. IRNA haber ajansında ise İsrail’e düzenlenen saldırılar ve İsrail’in panik ve endişe 
içerisinde olduğuna yönelik anlatımlar söz konusudur. Bunun yanı sıra İran’ın füze saldırılarında 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
349 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bulunmasını nitelendiren söylemler İran’ın karşılık verecek güçlü yapıda olduğunu kanıtlayan 
söylemler olabilmektedir. Genel olarak, TASS haber ajansında 12 Gün Savaşı’nın ele alınış biçimi, 
ABD-İran-İsrail odaklı olsa da IRNA haber ajansında ise konunun ele alınışı tamamen tek 
taraflıdır. Örneklem olarak alınan haber ajanslarının devlet haber ajansları olması göz önüne 
alındığında devletlerin medyayı kendi politik düzleminde kullandığı sonucuna ulaşmak 
mümkündür. Buradaki amaç, kitleyi bilgilendirmenin ötesine geçerek kitleyi manipüle etmeye 
dayanmaktadır.  

b) Yorum: 
13 Haziran 2025 tarihinde İsrail-İran arasında yaşanan ve literatürde 12 Gün Savaşı 

olarak bilinmekte olan çatışmanın ajans haberlerine yansıyan önemli savaş haberlerinden biri 
olduğu söylenebilmektedir. Taraflar arasında ateşkes sağlanana kadar devam eden çatışma 
boyunca medya önemli bir toplumsal rol oynamıştır. Bunun yanı sıra savaşa ilişkin notları 
aktarırken de belirleyici aktör olarak haber metinlerinde kullandığı sözcüklerle, belirlediği 
kaynak seçimleriyle taraflı olduğunu göstermiştir. Çalışmada örneklem olarak alınan TASS ve 
IRNA haber ajanslarında incelenen haber metinlerinde savaşın durumu metaforlar, benzetmeler, 
ironiler, karşılaştırmalar ve abartmalar kullanılarak anlamlandırılmıştır. Medya, politika 
okuması yaparak savaşa yaklaşım sergilemekte ve her ülkenin kendi politikasına yönelik haber 
inşa etmektedir. Bu inşayı ideoloji şemsiyesi altında oluşturmaktadır. Medyada verilen mesajlar 
kitleleri düşmana ve ötekiye karşı bütünleştirmekte ve haberlerde gerçeklik yeniden inşa 
edilmektedir.  

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER  
Küresel düzeyde yaşanılan siyasi, ekonomik ve kültürel alanlardaki değişimler, dış 

politika ve uluslararası ilişkileri etkilemiştir. Dünyayı Doğu ve Batı kamplarına bölen ve uyumu 
teşvik eden politikalarda bir artış olmuştur. Nitekim Rusya ve İran’ı içeren Doğu kampı ile 
Amerika Birleşik Devletleri ve İsrail’in yakınlaşması, yeni bir uluslararası sistemin ortaya 
çıkmasının temelini atmaktadır. Bu durumda, İran, Rusya’ya yönelme stratejisi izleyerek, dış 
ilişkilerde denge sağlamaya çalışarak, çeşitli askeri ve siyasi alanlarda dış politika gücünü 
artırmaya ve diğer aktörler üzerinde etki kurmayı hedeflemektedir.  

İran’ın Natanz, Arak ve Fordow nükleer tesislerinde gelişmiş uranyum zenginleştirmeye 
yeniden başlaması, savaşı tetikleyen nitelik olduğundan İsrail’de güvenlik alarm seviyelerinin 
yükselmesi, ABD’yi harekete geçirmiş ve Haziran 2025’te İsrail’in İran’a nükleer altyapısını devre 
dışı bırakmayı amaçlayan hassas hava ve füze saldırıları başlatması ABD’nin stratejik ve idari 
yanıt vermesine neden olmuş ve ABD’nin de bu savaşa katılımını sağlamıştır. Ancak İran, Gerçek 
Vaat 3 adını verdiği operasyonla bu saldırı harekâtına gelişmiş savaş teknolojisiyle karşılık 
vermiştir. Nükleer alanda İran ve Rusya’nın iş birliği yapmasından dolayı bu savaşa yönelik 
politik tutum her iki ülke açısından önemli olmaktadır. Buna göre İran ve Rusya’nın 12 Gün 
Savaşı olarak nitelendirilen bu savaşa yönelik söylemlerinin yeni bir ton kazandığını söylemek 
mümkündür.  



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
350 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Küresel medya savaşa ilişkin tepkiler ve yorumlarla dolu bir alanı inşa etmektedir. 
Nitekim devlet haber ajansları ulusal çıkarları korumak ve sosyal istikrarı sağlamak için politika 
uygulamaktadır. Bu politika, devlet ideolojisini yansıtmaktadır. Bu ideoloji, hedef kitleye yönelik 
olduğundan hedef kitleyi manipüle etmeye dayanmaktadır.  

Çalışmada örneklem olarak alınan TASS ve IRNA haber ajanslarının devlet haber 
ajansları olduğu göz önüne alınırsa, devletlerin medyayı bilgi politikası kapsamında kullandığı 
sonucuna ulaşmak mümkün olmaktadır. 12 Gün Savaşı’na ilişkin Amerika ve İsrail’i ele alan 
TASS’da beş, IRNA’da altı haberin söyleminin Van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi modeli 
çerçevesinde incelenmesi üzerine İran ve Rusya’nın savaşa ilişkin politik tutumun farklı olduğu 
kanısına varmak mümkündür.  

İranlı yorumcular, gözlemciler, analistler ve siyasi figürler savaşı yalnızca mevcut veya 
gelecekteki güç dengesi açısından değerlendirmektedir. İran’a göre bu savaşın kazananı en 
nihayetinde askeri ve teknolojik yeteneklerinden siyasi aygıtına kadar birçok cephede dirençli 
olduğunu kanıtlayan İran olmaktadır. IRNA devlet haber ajansında elde edilen haberlerin 
söylemlerinde 12 Gün Savaşı, İran füzelerinin İsrail savunmasını haftalar içinde tüketebileceğini 
kanıtladı.  

Kısa süren savaş, ekonomik, askeri ve siyasi faktörler nedeniyle küresel güç dengesinin 
yavaş yavaş değiştiğini ortaya koydu. O halde savaşı kim kazandı? İran, İsrail’den daha ağır 
kayıplar vermesine rağmen haber söylemlerinde bu durumun modern savaşta zaferin doğru bir 
ölçüsü olmadığını göstermektedir. İsrail’in büyük gücü tükendi ve güç Tahran’ın eline geçti. 
Buna göre “Siyonist Rejim” olarak ifade bulan İsrail, büyük yenilgiye uğradı. İran’ın aksine Rusya 
ise kendi politik düzlemini düşünerekten savaşa yönelik sessiz bir tavır ortaya koymuştur. Ancak 
ABD ve İsrail’in İran nükleer tesislerine yönelik saldırılarını, egemen bir devletin topraklarını 
füze ve bomba saldırılarına maruz bırakma konusunda sorumsuz bir karar ve uluslararası 
hukuku, Birleşmiş Milletler ve Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi kararlarını ihlal eden bir 
eylem olarak nitelendirmiştir.  

TASS devlet haber ajansında incelenen haber söylemlerinde, Rusya’nın 12 Gün Savaşı’na 
yaklaşımının temkinli olduğu görülmektedir. Çünkü ABD’nin savaşa yönelik katılımı, Rusya’nın 
temkinli yaklaşmasına sebebiyet vermesine neden olmuştur. Ancak Rusya’nın nükleer alanda 
İran ile iş birliği içerisinde olması, İsrail’i ve ABD’nin girişimini kınamasını sağlamıştır. TASS, 
haber söylemlerinde hem ABD tarafını ele almakta hem de İran’ı destekleyen bir dizi söyleme yer 
vermektedir. Buna göre çalışmada örneklem olarak alınan TASS ve IRNA devlet haber 
ajanslarının politika okuması yaparak haber inşa ettiğini söylemek mümkündür.  

Haber söylemlerinde gerçeklik yeniden kurulmaktadır. Hedef kitlenin ise devlet haber 
ajanslarına güven hususu tartışma konusu yaratmakta ve medyanın gerçek haber anlayışının 
yerini politik ideolojiye bıraktığı görülmektedir. 12 Gün Savaşı İran medyasında okunduğunda 
savaşı kazanan tarafın İran olduğu algılanırken, bu okuma Rusya medyasında yapıldığında 
kazananın kim olduğu konusu tartışmaya açılmaktadır. İran ve Rusya her ne kadar müttefik iki 



 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
351 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

devlet olsa da bu iki devletin bilgi politikası farklıdır ve 12 Gün Savaşı’na ilişkin tutumları da 
farklı olmaktadır. Oysaki ABD ve İsrail’in politik tutumu aynıdır. Savaşa ilişkin ABD ve İsrail’in 
devlet haber ajanslarındaki haber söylemlerine göre bilgi politikasının aynı olup olmadığı 
hususu ise araştırmayı tabii kılmaktadır.   

Yazarlık Katkısı 
Çalışma tek yazarlı olarak yürütülmüştür. Yazar, herhangi bir kurum ya da kuruluşla 

aralarında herhangi bir çıkar çatışması bulunmadığını beyan eder. 

Etik Kurul Beyanı  
Araştırma, yalnızca literatür taramasına ve doküman incelemesine dayalı olarak 

yürütüldüğünden etik kurul onayı gerekmemektedir. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 Kübra ERBAYRAKÇI 
 

 

 
 
 
352 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA / REFERENCES  
Abulqasimi, Hasan. “Iranʼs Foreign Policy Outlook in Light of New World Order.” Islamic Republic News 

Agency, 20 May 2023. Erişim 1 Mart 2024. https://en.irna.ir/news/85116322/  
Acar, Oğuzhan. “İran’ın Nükleer Bir Güç Olmasının Ortadoğu’daki Olası Sonuçları.” İsrailiyat: İsrail ve Yahudi 

Çalışmaları Dergisi 8 (2021), 74-112. 
Ахмедов, Владимир. “Эволюция ирано-израильских отношений в условиях кризиса в Сирии.” 

Институт востоковедения РАН, 1 (2023), 147-166. 
Alavian, Morteza, and Rami Hasannia. “No-orasiagari va Siyasat-e Khaareji Roosieh Nesbat be Iraan (Iran’s 

Position in Russian Foreign Policy by Emphasizing Neo-Eurasianism).” Central Eurasia Studies 12/2 
(2019), 419-434. 

Грэм, Горький. “Аргументы в пользу трехстороннего диалога между Израилем, Россией и США.” In 
30 лет полноформатных российско-израильских дипломатических отношений: прошлое, 
настоящее и будущее, МГИМО(У), 2021. 

Geranmayeh, Ellie. Israel and Iran on the Brink: Preventing the Next War. European Union Institute for Security 
Studies, 2025.  

Günay, İbrahim Emre. “Van Dijk’in Eleştirel Söylem Analizi Bağlamında Azerbaycan ve Ermenistan 
Arasındaki Savaşa İlişkin Le Monde ve Le Figaro’da Kullanılan Haber Başlık ve Girişlerinin 
Analizi.” Aksaray İletişim Dergisi 4/1 (2022), 46-65. 

Eriyanto. Analisis Wacana; Pengantar Analisis Teks Media. Yogyakarta: PT. LkiS Printing Cemerlang, 2019. 
Fairclough, Norman. “Critical Discourse Analysis as a Method in Social Scientific Research.” In Ruth Wodak 

& Michael Meyer (eds.), Methods of Critical Discourse Analysis. SAGE Publications, 2001: 32-62. 
Фокина, Вероника Викторовна. “СМИ как акторы мировой политики.” Мировая политика, (2012), 61-

65. 
IRNA. “ABD’nin Siyonistlerin İran’a Yönelik Saldırılarına Açık İş Birliği.” 20 Haziran 2025. 

Erişim: 1 Temmuz 2025. https://tr.irna.ir/news 
IRNA. “İbrani Medyası: İran Netanyahu’nun Evini Hedef Aldı.” 15 Haziran 2025. 

Erişim: 1 Temmuz 2025. https://tr.irna.ir/news 
IRNA. “İran Büyükelçisi: ‘Vur-Kaç Dönemi Sona Erdi’.” 16 Haziran 2025. 

Erişim: 1 Temmuz 2025. https://tr.irna.ir/news 
IRNA. “İran Füzelerinin İsabeti İsrail’in Güneyini Sarstı.” 24 Haziran 2025. 

Erişim: 1 Temmuz 2025. https://tr.irna.ir/news 
IRNA. “Siyonist rejim, İran saldırılarındaki kayıplarını 24 ölü, 1200 yaralı olarak açıkladı.” 21 Haziran 2025. 

Erişim: 1 Temmuz 2025. https://tr.irna.ir/news 
IRNA. “Tel Aviv ve Aşdod’da Yangın ve Panik.” 15 Haziran 2025. 

Erişim: 1 Temmuz 2025. https://tr.irna.ir/news 
Jafari, Mostafa. “Rahbord-hāye Towse'e Ravābet Irān va Rusiyeh (Strategies for the Development of Iran–

Russia Relations).” Manpannameh Elmi Amenit Egtesadi, 8/11 (2021), 3–14. 
Карасова, Татьяна. “Региональная политика Израиля и иранская проблема.” Журнал Института 

востоковедения Российской академии наук, 1 (2020), 105-118. 
Klius, Yurii. An International Law Perspective on the 12-Day Israel–Iran War. Kyiv National University / SSRN, 

2025. 
http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5365387 

https://en.irna.ir/news/85116322/
https://tr.irna.ir/news
https://tr.irna.ir/news
https://tr.irna.ir/news
https://tr.irna.ir/news
https://tr.irna.ir/news
https://tr.irna.ir/news
http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5365387


 
 

 
 12 Gün Savaşı’nın TASS ve IRNA Devlet Haber Ajanslarında Yansımaları 

 

 

 
 
 
353 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kress, Gunther. “History and Language: Towards a Social Account of Linguistic Change.” Journal of 
Pragmatics 13/3 (1989), 445-466. 

Lasswell, Harold. “The Theory of Political Propaganda.” The American Political Science Review 21/3 (1927), 
627-631. 

Leeuwen, Theo van. “Critical Discourse Analysis.” In Encyclopedia of Language & Linguistics, 2nd ed., 2006. 
Makar, David Tyodzer, and Patrick Pillah Tyodzer. “Twelve Days of Escalation: Analyzing the June 2025 

Israel–Iran War and U.S. Precision Strikes on Nuclear Infrastructure.” IRASS Journal of Arts, 
Humanities and Social Sciences 2/7 (2025), 112. 

Малашенко, Алексей. “Ближневосточные конфликты: вероятность обострения…” Пути к миру и 
безопасности 1 (60) (2021), 120–132. 

Özel Özcan, Merve Suna. “2000 yılı sonrası Rusya Federasyonu’nda büyük güç statüsünün sorgulanması.” 
Güvenlik Çalışmaları Dergisi 21/2 (2019), 177-196. 

Rantanen, Terhi, and Anthony Kelly. “Abnegation, Accommodation, Affirmation…” Journalism 21/12 (2019). 
Rantanen, Terhi, and Elena Vartanova. “News Agencies in Post-Communist Russia: From State Monopoly 

to State Dominance.” European Journal of Communication 10/2 (1995), 207-220. 
Саварбековна, Чабиева. «Основные результаты взаимодействия и международного сотрудничества 

России и Ирана в XXI веке». Журнал Ближнего и постсоветского Востока 2 (6) (2024), 88-102. 
Sumarlam. Teori dan Praktik Analisis Wacana. Surakarta: Buku Katta, 2019. 
Solovyeva, A. Yu. Политические коммуникации. Под ред. Петрунин Ю.Ю. Москва: Спектр Пресс, 2004. 
TASS. “Hürmüz Boğazını Kapatma Girişimleri İran Ekonomisi İçin İntihar Olur.” 22 Haziran 2025. 

Erişim 1 Temmuz 2025. https://tass.com 
TASS. “İran, ABD'nin nükleer tesislerine karşı kullandığı füze sayısıyla aynı sayıda füzeyi ABD üssüne karşı 

kullandı.” 23 Haziran 2025. 
Erişim 1 Temmuz 2025. https://tass.com 

TASS. “İran Devrim Muhafızları Ordusu: 23 Haziran’daki İsrail saldırısı…” 23 Haziran 2025. 
Erişim 1 Temmuz 2025. https://tass.com 

TASS. “İran Genelkurmay Başkanı, ABD’nin saldırılarına karşı kararlı yanıt garantisi verdi.” 23 Haziran 
2025. 
Erişim 1 Temmuz 2025. https://tass.com 

TASS. “İsrail, Tahran’ın kuzeyindeki radar istasyonuna saldırı düzenledi.” 24 Haziran 2025. 
Erişim 1 Temmuz 2025. https://tass.com 

Topuz, İrem, and Olcan Aslan. “Nitel Bir Araştırma Yöntemi Olarak Eleştirel Söylem Analizi.” Korkut Ata 
Türkiyat Araştırmaları Dergisi 17 (2024), 314-326. 

Van Dijk, Teun. “Multidisciplinary CDA: A Plea for Diversity.” In Ruth Wodak & Michael Meyer (eds.), 
Methods of Critical Discourse Analysis, SAGE Publications, 2001. 

Vartanova, Elena, and Andrei Vyrkovsky. “Between the State and the Market: An Analysis of TASS’ Fall and 
Rise.” Journalism: Theory, Practice & Criticism 21/12 (2020), 1842–1858. 

Wodak, Ruth. “What Is CDA? A Summary of Its History, Important Concepts and Its Developments.” In 
Ruth Wodak & Michael Meyer (eds.), Methods of Critical Discourse Analysis, SAGE Publications, 2001. 
 

https://tass.com/
https://tass.com/
https://tass.com/
https://tass.com/
https://tass.com/


 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 354-370. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Haklı, Mehmet Yusuf. “Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem”. Uluslararası Dorlion 
Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025),  354-370. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.18101003                                                                                                                 

                                                                                                                                                           CC BY-NC 4.0 DEED 

Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem  
Maryam (the Virgin Mary) in the Tafsīr of Fakhr al-Dīn al-Rāzī 

 
 

 
Abstract  
Hıristiyanların Hz. Meryem’e verdikleri makam tevhid akidesine halel 
getirmiştir. Yahudiler ise bir peygamber annesinin onuruna yakışmayan 
bühtanlarla onu lekelemişlerdir. Bunların aksine Kur’ân Hz. Meryem’i, tevhid 
akidesine zarar vermeden en temiz bir şahsiyet olarak tanıtmıştır. Bu yüzden 
Müslümanlar onun beşeriyetini göz ardı etmedikleri gibi, hak ettiği değeri ona 
vermekten geri durmamışlardır. Doğumundan başlayarak Hz. ʿÎsâ’yı babasız 
olarak doğurmasına kadar geçen süreç özellikle Âl-i İmrân ve Meryem 
sûrelerinde ayrıntılı bir şekilde anlatılmıştır. Kur’ân’ın Hz. Meryem için 
belirlediği konum, tefsirlerin yardımıyla daha belirgin bir şekilde ortaya konacak 
yer yer Hıristiyan teolojisindeki Meryem profiliyle karşılaştırılacaktır. Hz. 
Meryem’le ilgili birçok kitap, tez ve makale yazılmıştır. Ancak konuyu dirâyet 
tefsiri özelinde işleyen çalışmalar çok azdır. Dirâyette önemli bir mevkide olan 
Fahreddîn er-Râzî’nin tefsiri bağlamında Hz. Meryem’i ele alan bir çalışmaya ise 
rastlamadık. Bu yüzden Hz. Meryem’le ilgili âyetleri Fahreddîn er-Râzî gibi 
önemli bir müfessirin bakış açısıyla ele aldık. Çalışmada analitik-mukayeseli 
yöntem kullanılmıştır. Bir müfessir, aynı zamanda bir kelamcı olan Fahreddîn er-
Râzî, beklenen dirâyet tefsir performansının aksine meseleleri daha çok rivâyet 
tefsiri yöntemiyle ele almıştır. Birçok yerde meseleleri değerlendirmekten ya da 
en azından tercihini belirtmekten uzak bir tavır sergilemiştir. Hz. Meryem’in 
doğumu, mâbede bırakılması, büyümesi, hamileliği ve hamilelik müddeti gibi 
meselelerde Râzî birçok yerde isim vermeden âlimlerden aktarma yaptığını 
belirtmiştir. Müfessir Râzî Hz. Meryem’e ait özellikleri sayarken diğer 
müfessirlerle aynı görüşleri ortaya koymuştur. Ancak Hz. Meryem’in Hz. ʿÎsâ gibi 
beşikte iken konuştuğunu iddia etmesi, sadece ona has bir tespit olarak kalmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Kur’ân-ı Kerîm, Hıristiyanlık, Fahreddîn er-Râzî, Hz. 
Meryem. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

30.08.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

30.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

30.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Doç. Dr. Mehmet Yusuf HAKLI  

Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam 

Bilimleri Bölümü, Tefsir Anabilim Dalı.  

Diyarbakır, TÜRKİYE.  

 

 

     
 

 

 

 
 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18101003
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286631
mailto:yusufhilvani@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3745-7085


 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
355 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
The status accorded to the Virgin Mary by Christians undermines the doctrine of monotheism. The Jews, on the 
other hand, have defamed her with slander unworthy of the honour of a prophet's mother. In contrast, the 
Qur'an presents the Virgin Mary as a person of the purest character, without compromising the doctrine of 
monotheism. Therefore, Muslims have not disregarded her humanity, nor have they refrained from giving her 
the value she deserves. The process from her birth to her giving birth to Jesus without a father is described in 
detail, particularly in the Surahs Āl ʿImrān and Maryam. The position determined by the Qur'an for Maryam 
will be clarified with the help of exegesis and will be compared with the profile of Maryam in Christian theology. 
Many books, theses, and articles have been written about Maryam. However, there are very few studies that 
deal with the subject specifically in terms of exegesis. We have not come across any work addressing the Virgin 
Mary in the context of the commentary of Fakhr al-Dīn al-Rāzī, who is at the pinnacle of exegesis. Therefore, we 
have examined the verses related to the Virgin Mary from the perspective of an important exegete such as 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī. An analytical-comparative method has been used in this study. Fakhr al-Dīn al-Rāzī, a 
commentator and also a theologian, dealt with issues more through the method of narration commentary, 
contrary to the expected exegetical performance. In many places, he adopted an attitude of refraining from 
evaluating issues or at least stating his preference. Regarding issues such as the birth of the Virgin Mary, her 
abandonment at the temple, her upbringing, her pregnancy, and the duration of her pregnancy, Rāzī stated 
that he quoted from scholars without naming them in many places. When listing the characteristics of Maryam, 
the exegete Rāzī expressed the same views as other exegetes. However, his claim that Maryam spoke while in 
the cradle, like ʿĪsā, remains a unique observation specific to him. 

Keywords: Tafsir, The Holy Qur'an, Christianity, Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mary. 

1. GİRİŞ 
Hz. Meryem hem Hıristiyanlık hem de İslâm Dini açısından önemli bir şahsiyettir. 

Hıristiyanlıkta onu önemli kılan sebep, onun tanrının annesi olarak kabul görmesidir. Hz. 
Meryem’in Kur’ân’daki birçok âyete konu olması da onu Müslümaların nazarında müstesna bir 
şahsiyet haline getirmiştir. Kur’ân’da ismi geçen tek kadın olan Hz. Meryem’in hayatı, başta Âl-i 
İmrân ve Meryem Sûreleri olmak üzere Kur’ân’ın muhtelif yerlerinde etraflıca anlatılır. 
Hıristiyanların, tevhid inancına uymayan bir tarzda Hz. Meryem’i beşer üstü bir varlık olarak 
telakki etmelerinin ve Yahudilerin, bir peygamberin annesine yakıştırılması mümkün olmayan 
iftiralarının aksine Kur’ân-ı Kerîm, ona hak ettiği değeri vererek Hıristiyanların ve Yahudilerin 
yanlış inanışlarını reddetmiştir.  

Kur’ân’ın çizdiği Meryem portresinin daha iyi ve daha detaylı anlaşılabilmesi için 
tefsirlere müracaat etme ihtiyacı hâsıl olmuştur. Birçok tefsir kaynağına müracaat edilmekle 
beraber, ana eksende Fahreddîn Râzî’nin meşhur tefsiri Mefâtihu’l-ġayb yer almıştır. Konu 
Râzî’nin tefsiri özelinde ele alınmış, onun Hz. Meryem içerikli âyetlere yaptığı yorum ve 
değerlendirmeler çerçevesinde şekillenmiştir. Râzî’nin eseri konuları çok tafsilatlı bir şekilde 
ele aldığı ve birçok ilmi alana ait bilgileri içerdiği için, diğer tefsirlerden daha kıymetli bir 
mevki işgal etmiş; âlimler arasında itibar görmüştür.  Hz. Meryem’le alakalı meseleler kelam 
sahasına da girmektedir. Bu yönüyle de “Kelamcıların İmamı” lakabıyla anılan Râzî’nin konuya 
bakışı önem arz etmektedir. Dolayısıyla çalışmamız Hz. Meryem’le ilgili âyetler çerçevesinde 
Müfessîr Râzî’nin yaptığı yorum ve değerlendirmelerle sınırlı tutulmuştur. Görüşlerinin 
desteklenmesi veya mukayese edilebilmesi için başka müfessirlerin eserlerine de müracaat 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
356 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

edilmiştir. Gerekli görülen yerlerde Hıristiyanların Hz. Meryem’le ilgili fikirlerine 
başvurulmuştur. Çalışmanın mahiyeti gereği, analitik-mukayeseli yöntem kullanılmıştır. 

Hz. Meryem hakkında elliye yakın akademik çalışma tespi ettik. Bu çalışmalar tefsir, 
hadis, dinler tarihi, tasavvuf hatta edebiyat gibi çeşitli alanlarda dağılım göstermektedir. Hz. 
Meryem’i dirayet tefsiri özelinde ele alan çalışmaların sayısı oldukça azdır. Mahmut Ay’ın İşârî 
Tefsirler’de Hz. Meryem, Murat Memiş’in İmam Mâtürîdî ve Ebussuûd’un Tefsirlerinde Hz. Meryem, 
Nefise Ece’nin Kurtubî Tefsiri’nde Hz. Meryem adlı makaleleri, tefsir özelinde Hz. Meryem’le ilgili 
yapılan çalışmalardan bazılarıdır. Fahreddîn Râzî’nin eseri çerçevesinde yapılan bir çalışmaya 
da rastlamadık. Bu çalışmayla Râzî gibi tefsir sahasının önemli bir şahsiyetinin Hz. Meryem 
hakkındaki görüş ve değerlendirmeleri ortaya konulmaktadır. Ayrıca eserinin çeşitli yerlerine 
dağılmış bir vaziyette bulunan bu görüş ve değerlendirmeler bir arada sunulmaktadır.  

Etik Beyan: Bu çalışma, 2013 yılında Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde 
yapılan doktora tez çalışmasından üretilmiş ve verileri kaynak taraması yöntemiyle elde edilen 
betimleme ve örneklem seçme şeklinde hazırlanan bir araştırmadır.  Etik kurul onayına ihtiyaç 
duyulmamıştır.  Çünkü çalışma sadece mevcut kaynaklara dayanmaktadır. Bu kaynaklar 
arasında makaleler, kitaplar, ansiklopedi maddeleri, tezler vb. çalışmalar bulunmaktadır. Bu 
kaynaklardan istifade edilerek konu hakkında tafsilatlı değerlendirme yapılmıştır. 

2. MERYEM İSMİNİN ANLAMI VE HZ. MERYEM’İN AİLESİ 
Hıristiyanlıkla ilgili kaynaklarda Hz. Meryem’in adı ve ailesi hakkında şu bilgiler yer 

almaktadır: 

Hz. Meryem’in ismi, Hıristiyanların kutsal kitabı Yeni Ahit’te on dokuz defa geçer. 
Bunların on ikisi “Mariam” yedisi de “Maria” şeklindedir.1  Kur’ân-ı Kerîm’de ise Meryem ismi 
on iki farklı sûrede, toplam otuz dört yerde ismen zikredilmekte; bir yerde de zamir olarak 
geçmektedir.2 

Meryem kelimesi İbranicede “Miryâm” (Miriam), Süryanice ve Aramicede ise “Maryam” 
şeklinde yer alır. Kelime Tevrat’ın Yunanca tercümesinde “Mariam” Yeni Ahit’in Latince 
tercümesinde ise, “Maria” olarak geçer.3 

Hz. Meryem’in isminin menşei ve anlamıyla ilgili şu görüşler mevcuttur: Buna göre 
Miryâm Süryanice, Aramice veya Mısır kökenli kelimelerin birleşmesiyle “denizin efendisi”, 
“denizin damlası”, “denizin yıldızı” ve “tanrının sevgilisi” gibi anlamlara gelen birleşik bir 
isimdir. Kelimenin birleşik olmadığını savunanlar da isme farklı manalar vermiştir. Yükseklik, 
ümit, acı, efendi, isyan, aydınlatan, sâhibe, güzel gibi anlamlar, bu kelimeyi birleşik olarak 
görmeyenlerin verdikleri anlamlardır.4 

                                                                                 
1  Günay Tümer, Hıristiyanlıkta ve İslâm’da Hz. Meryem, (Ankara: TDV Yay., 1997), 65.   
2  Tümer, Hıristiyanlıkta ve İslâm’da Hz. Meryem, 153.  
3  Ömer Faruk Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2004),  29/236.  
4  Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 29/236.  



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
357 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bazı âlimlere göre Meryem ismi Arapça kökenli “reym” kelimesinden türemiştir. Reym, 
“istemek, bir yerden ayrılmak” anlamlarına gelir.5 Râzî ise Meryem’in, kendi lisanlarında “abide 
(ibadet eden kadın) anlamına geldiğini söyler.6 

Yeni Ahit’te Hz. Meryem’in anne ve babasının isimleri geçmez; ancak apokrif (sahih 
olmayan) bir İncil olarak kabul edilen Protevangelium’a göre Hz. Meryem’in annesi Anna 
(İbranicede Hannah, İslâmî aynaklarda Hanne) ismiyle yer alırken; babası da, Yoakim 
(Loacim=Joacim=Yuvakim) ismiyle yer alır.7 

Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Meryem’in annesinden bahsedilmekle beraber, annesinin 
isminin ne olduğuna dair bir bilgi bulunmamaktadır. Buna rağmen babasının İmrân isminde bir 
zat olduğu açıkça belirtilmektedir. “Allah, bir de iffetini sapasağlam koruyan ve bizim de kendisine 
ruhumuzdan üflediğimiz, Rabbinin kelimelerini ve kitaplarını doğrulayan İmrân kızı Meryem’i de 
(inananlara) örnek gösterdi. O itaat edenlerdendi.”8  Cenab-ı Allah Kur’ân-ı Kerîm’in üçüncü sûresine 
isim olarak da verilen İmrân’ın ailesinden (Âl-i İmrân) övgüyle söz eder: “ Şüphesiz Allah, Âdem’i, 
Nûh’u, İbrahim ailesini (soyunu) ve İmran ailesini (soyunu) birbirinden gelmiş birer nesil olarak seçip 
âlemlere üstün kıldı. Allah, her şeyi hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir.” 9 Râzî, ayette geçen İmrân’ın 
kim olduğu hakkında âlimler arasında ihtilaf olduğundan bahseder. Buna göre bazı âlimler 
onun, Hz. Mûsâ ve Hz. Hârûn’un babaları olduğunu söylemekle beraber, âlimlerin ekserisine 
göre ise İmrân Hz. İsâ’nın anne tarafından dedesidir. Âlimlerin ekserisinin fikrine katılan 
Müfessir Râzî, âyette geçen İmrân ailesine yönelik övgünün, tüm zamanları içine alan bir övgü 
olmadığını söyler. Yani bu övgü sadece ailenin yaşadığı dönemi kapsamaktadır.10  

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Meryem’in annesinin Hz. Meryem’e hamile kalmasıyla ilgili 
şunlar anlatılır: “Hani, İmran’ın karısı, “Rabbim! Karnımdaki çocuğu sırf sana hizmet etmek üzere 
adadım. Benden kabul et. Şüphesiz sen hakkıyla işitensin, hakkıyla bilensin demişti.”11 

                                                                                 
5  Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 29/236-237. 
6  Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer b. El-Hasan b. el-Huseyn b. Ali Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l–gayb (et-tefsirü’l-kebîr), (Beyrut: 

Dârü’l-Fikr, 1. Baskı, 2005), 7/ 26; Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim es-Sa’lebî, el-keşf ve’l-beyân ‘an tefsiri’l-Kur’ân, thk. 
el-İmâm Ebî Muhammed b. ‘Aşûr, (Beyrut: Dâru İhyai Türâsi’l-‘Arabî, 1422/2002), 3/55; Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. ‘Amr b. Ahmed 
Cârullah ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan hakāʾiḳı gavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl,  (Beyrut: Darü’l-Kitâbi’l-‘Arabî, 3. 
baskı, 1407), 1/356; Muhyi’s-Sünne Ebû Muhammed b. Mes’ud el-Bağavî, Meâ’limü’t-tenzîl, thk. ‘Abdurrezzak el-Mehdî, (Beyrut: 
Daru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1. Baskı, 1420), 1/433; Nasiruddîn Ebû Sa’id ‘Abdullah b. ‘Ömer b. Muhammed eş-Şirazî el-Beydâvî, 
Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed ‘Abdurrahman el-Mar’aşlî, (Beyrut, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1. baskı, 
1418/1997), 2/14. 

7  Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 29/237. 
8  et-Tahrîm, 66/12. 
9  Âl-i İmrân, 3/33–34. 
10  Râzî, Mefâtîhu’l–gayb, 8/22–23. Bkz. Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali el-Vâhidî, el-Vesît fi tefsiri’l-Kur’âni’l-Mecîd, eş-

Şeyh ‘Adil Ahmed ‘Abdülmecid, eş-Şeyh ‘Ali Muhammed Mu’avviz ve diğerleri, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. baskı, 
1415/1994), 1/430; Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed b. İbrahim es-Semerkândî, Tefsiru’s-Semerkândî (Bahru’l-‘Ulûm), thk. Mahmud 
Mataracı, (Beyrut: Daru’l-Fikr, t.s., 1/207; Sa’lebî, el-keşf ve’l-beyân, 3/52; Ebu’l-Muzaffer Mansur b. Muhammed b. Abdülcebbar b. 
Ahmed el-Mervizi es-Sem’anî, Tefsiru’l-Kur’ân, thk. Yasir b. İbrahim, Ganim b. ‘Abbâs b. Ganim, (Riyad: Dârü’l-Vatan, 1. baskı, 
1418/ 1997), 1/311. 

11  Âl-i İmrân, 3/35. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
358 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Fahreddîn er-Râzî, Hanne’nin hamile kalmasıyla ilgili iki rivayete yer verir: İkrime’den 
aktarılan rivayete göre, Hanne hiç çocuk doğurmadığı için çocuklu kadınlara imreniyordu. 
Sonra o, Beytü’l-Makdis’e adamak koşuluyla bir çocuk sahibi olmak için Allah’a dua etti. 
Konuyla ilgili ikinci rivayet ise Muhammed b. İshak’tan aktarılmıştır. Buna göre; Hanne’nin 
çocuğu yoktu ve bu haliyle yaşlanmıştı. Günün birinde Hanne, bir ağacın gölgesinde dinlendiği 
sırada, bir kuşun yavrusunu beslediğini görmüş ve bu, onda bir çocuk sahibi olma arzusu 
uyandırmıştı. Bu arzusu için Allah’a dua etmiş ve duasının kabulü üzerine, Meryem’e hamile 
kalmıştı. Hamileliğinin farkına varan Hanne, çocuğunu Beytü’l-Makdis’e adamıştı. Hasan Basri 
Hanne’nin ilham sonucu böyle bir sonuca vardığını söylemiştir. Bunu da Hz. İbrâhim’in (a.s.) 
rüyada oğlunu kurban ettiğini görmeyi Allah’ın emri olarak anlaması ve Hz. Musâ’nın (a.s.) 
annesinin onu (bebekken) denize bırakması hadiseleriyle desteklemiştir.12  Râzî bu rivayetleri 
aktarmakla yetinmiş; herhangi bir tercihte bulunmamıştır. Muhtemelen Hz. Meryem’in 
annesinin durumu tarihi bir hadise olduğu için rivayetlerle yetinilmiştir. Müfessirimizin 
herhangi bir tercihte bulunmaması da rivayetler arasında tercihe şayan bir üstünlüğün 
olmamasından kaynaklanmış olabilir. 

Müfessirimiz Hanne’nin, doğacak çocuğunu Beytü’l-Makdis’e adamasıyla ilgili olarak da 
Esamm’dan (ö. 236/839) aldığı şu bilgiye yer verir: İsrailoğullarının sahip oldukları ganimetleri 
veya tutsakları yoktu. Bu yüzden onlarda (bir taat olarak) köle azad etmek, kendi çocuklarını 
Beytü’l-Makdis’e vakfetme şeklinde oluyordu. Dolayısıyla İsrailoğulları, çocuklarının 
kendilerine yapacakları hizmetlerinden feragat ederek onları Beytü’l-Makdis’e vakfediyor ve 
onları Allah’a ibadet ve itaate tahsis ediyorlardı. Bu çocuklardan büluğ çağına erenler karar 
verme konusunda serbest bırakılıyorlardı. Artık dileyen oradaki hizmetine devam ediyor, 
dileyen de ayrılabiliyordu.13  Râzî’nin aktardığı bu görüşün kayanağı Mu’tezilî âlim Esamm’dır. 
Bu görüşü ondan aktarması Esamm’ın kelamcı bir zat olması veya Râzî’nin bu konuda aktaracak 
bir rivayet bulamaması ihtimallerini akıllara getirmektedir. 

Râzî’ye göre İsrailoğulları sadece erkek çocuklarını Beytü’l-Makdis’e adıyorlardı. Bunun 
nedeni de kadınların hayız görmeleri ve diğer bazı özel hallerinin olmasıdır.14  Ona göre 
Hanne’nin doğacak çocuğunun cinsiyetini bilmediği halde adakta bulunması ise ya kendince 
onu erkek olarak takdir etmesindendir ya da adağını, erkek çocuk isteğine vesile 
kılmasındandır.15 Yahudi şeriatının ibadet mekânlarını sadece erkeklere hasretmesi, Hz. 
Meryem’in annesinin adağını yerine getirmesine imkân tanımıyordu. Belki de bu yüzden Hanne 
erkek evlat temennisinde bulunmuştur. Belki Râzî de bu düşünceden hareketle 
değerlendirmelerde bulunmuştur. 
                                                                                 
12  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/24; ayrıca bkz. Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğalib el-Âmilî Ebû Cafer et-Taberî, Câmiu’l-beyân 

an te’vili’l-Kur’ân (Tefsiru’t-Taberî), thk. Ahmed Muhammed Şâkir, (b.y.y: Müessesetü’r Risale, 1420), 6/35. 
13  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/24; ayrıca bkz. Ebû Muhammed Hammuş b. Muhammed b. Muhtar el-Kaysî el-Kayrevânî Mekki b. Ebi 

Talib, el-Hidâye ilâ büluği’n-nihâye, (b.y: Mecmuâtu’l-Buhûsi’l-Kitâb ve’s-Sünne, 1429), 2/1524. 
14  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/24; ayrıca bkz. Ebû Muhammed Hammuş b. Muhammed b. Muhtar el-Kaysî el-Kayrevânî Mekki b. Ebi 

Talib, el-Hidâye ilâ büluği’n-nihâye, (b.y: Mecmuâtu’l-Buhûsi’l-Kitâb ve’s-Sünne, 1429), 2/1524. 
15  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, Cilt 8/24.  



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
359 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3. HZ. MERYEM’İN DOĞUMU VE BÜYÜMESİ 
İncil’lerde Hz. Meryem’le ilgili tafsilatlı bir bilgi yoktur. Ancak Meryem isminin geçtiği 

yerlerde, daha çok İsâ’nın annesi oluşuna dikkatler çekilmiş ve Meryem’in kilise’nin teşekkülü 
üzerindeki etkisine vurgu yapılmıştır.16  

Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Meryem’in annesinin Meryem’e hamile kalmasından 
başlayarak, Hz. Meryem’in Hz. İsâ’yı (a.s.) doğurmasına kadar geçen süre etraflıca anlatılır. 
Kur’ân’da kendisinin adıyla müstakil bir sûre olduğu gibi aynı zamanda Meryem, Kur’ân’da adı 
geçen tek kadındır. Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Meryem’in doğumuyla ilgili verilen bilgiler şöyledir: 

“Onu doğurunca, “Rabbim!” dedi, “Onu kız doğurdum.” -Oysa Allah, onun ne doğurduğunu daha 
iyi bilir- “Erkek, kız gibi değildir. Ona Meryem adını verdim. Onu ve soyunu kovulmuş şeytandan senin 
korumana bırakıyorum.”17 

Hanne’nin kanaatine göre doğacak çocuk büyük ihtimalle erkek olacaktı. Bu yüzden o, 
adağını adarken doğacak çocuğun erkek olmasını şart koşmadı. Çünkü Yahudi şeriatına göre, 
Beytü’l-Makdis’e hizmet edebilecek çocuğun kız değil; erkek olması şarttı. Bunun için Hanne 
adağının kabul edilmeyeceğini düşünmediğinden, kız çocuğu doğurduğunda, Allah’a özür beyan 
etmek maksadıyla böyle bir ifadeyi (Rabbim! dedi, onu kız doğurdum.) sarf etmiştir.18 Bir sonraki 
âyette, Hanne’nin Hz. Meryem’i Beytü’l-Makdis’e adamasının, Allah tarafından kabul edildiği 
hususu şöyle ifade edilmiştir: “Bunun üzerine Rabbi onu güzel bir şekilde kabul buyurdu ve onu güzel 
bir şekilde yetiştirdi. Zekeriyya’yı da onun bakımıyla görevlendirdi.19 

Fahreddîn er-Râzî bu âyette geçen “Rabbi onu güzel bir şekilde kabul buyurdu.” ifadesini, 
farklı âlimlerden aktarımlar yaparak tefsir etmiştir. Bu âlimlerin bazısına göre “Rabbi onu güzel 
bir şekilde kabul buyurdu.” ifadesi, Hz. Meryem’in doğar doğmaz hiç süt emmemesine ve rızkının 
cennetten gelmesine işaret etmektedir. Bazılarına göre de bu ifade, Hz. Meryem’in kadın 
olmasına ve büluğ çağına ermemiş olmasına rağmen Beytü’l-Makdis’e kabul edilmesine işaret 
etmektedir. Zira her iki durum da Yahudi şeriatına uygun değildi.20 

Müfessir Râzî âyette geçen “…ve onu güzel bir şekilde yetiştirdi.” ifadesinin tefsirinde 
rivayet aktarmakla yetinir. Konuyla ilgili fikrini beyan etmediği gibi rivayetler arasında 
herhangi bir tercihte de bulunmaz. Belki de onu bu şekilde pasif kalmaya iten sebep, meselenin 
tüm ihtimalleriyle ele alınmış olmasıdır. Zira akla gelecek her şey söylenmiş, ona sadece 
aktarmak düşmüştür. İhtilaflara bakıldığında, bazı âlimler Hz. Meryem’in yetiştirilmesi dünya 
cihetiyledir. Hatta bu iddia sahipleri, onun bir günlük büyümesinin, yaşıtlarının bir yıllık 
büyümesine denk olduğunu söylerler. Bazı âlimler de onun ahiret cihetiyle yetiştirildiğini 
savunurlar. Onlara göre de Hz. Meryem doğruluk, iffet, Allah’a itaat ve salih bir insan olma 

                                                                                 
16  P. Luigi Iannito, Hıristiyan İnancı, (İstanbul: Müjde Yay., 1994), 81. 
17  Âl-i İmrân, 3/36.  
18  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/25. 
19  Âl-i İmrân, 3/37. 
20  er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/27. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
360 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

yönünden büyüyüp gelişmiştir.21 Üçüncü görüş sahipleri ise onun psikolojik gelişimi için iyi bir 
eğitim aldığı, bedenen gelişmesine vesile olacak rızkı kolayca elde ettiği tezinden hareketle 
âyette eçen ifadelerin mecâzî olduğunu savunurlar.22  

Hz. Meryem doğduktan sonra annesi onu alıp mabede götürmüştür. Onun bakımını 
kimin üstleneceği hususunda Yahudi din adamları arasında çekişme yaşanmış, kura çekme23  
fikriyle mesele halledilmişti. Kura sonucu Hz.Meryem’in bakımı Hz. Zekeriyyâ’ya (a.s.) kalmıştı. 
Bu çekişme neden yaşanmıştı? Bu konuda âlimler arasında ihtilaf vardır. Bazılarına göre bunun 
sebebi, Meryem’in hatırı sayılır bir din adamı olan İmrân’ın kızı olmasıdır. Bazılarına göre ise bu 
durum Hanne’nin adağının bir sonucudur. Kimilerine göre de Hz. Meryem ve oğlu Hz. Îsâ’nın 
(a.s.) isimlerinin önceki kitaplarda yazılı olması böyle bir çekişmeye sebep olmuştur.24 

Hz. Meryem’in bakımını üstlenen Hz. Zekeriyya (a.s.) onunla ilgili olağanüstü hallere de 
tanıklık etmiştir. Kur’ân-ı Kerîm’de bu husus bir ayette şöyle ifade edilmiştir: “Zekeriyya, onun 
bulunduğu bölmeye her girişinde yanında bir yiyecek bulurdu. “Meryem! Bu sana nereden geldi?” 
derdi. O da “Bu, Allah katından” diye cevap verirdi. Zira Allah, dilediğine hesapsız rızık verir.”25 Ayette 
geçen “mihrab” kelimesiyle ilgili olarak Müfessir Râzî şu rivayete yer vermiştir: Hz. Meryem 
genç kızlık dönemine eriştiğinde Hz. Zekeriyya ona mescid içinde bir oda inşa etmişti. Bu 
odanın kapısını da ancak bir merdivenle çıkılabilecek bir yükseklikte duvarın orta yerinde 
açmıştı. Hz. Zekeriyya mescitten çıktığı zaman Hz. Meryem’in üzerine yedi kapıyı kilitlerdi.26 
Müfessirimiz, mihrabın keyfiyetini anlatmakla, aslında ayette geçen “Zekeriyya, onun bulunduğu 
bölmeye her girişinde yanında bir yiyecek bulurdu.” ifadesinde geçen rızkın herhangi bir insan 
tarafından Hz. Meryem’e ulaştırılmasının imkânsız olduğunu ortaya koymaya çalışmıştır.  

Çağdaş müfessirlerden Süleyman Ateş, Hz. Zekeriyya’nın Hz. Meryem’in yanına her 
girişinde, onun yanında rızık bulmasını kerametle açıklar. Dolayısıyla Peygamber olmayan 
ancak evliya konumunda olan zatlar için kerametin hak olduğunu savunur.27 Bir nevi mucize 
gibi görünen bu olay, Hz. Meryem’le ilişkilendirildiğinde ancak keramet olarak 
nitelelendirilebilir. Nitekim Râzî de Yûsuf Sûresinin yüz dokuzuncu âyetini delil göstererek Hz. 
Meryem’in peygamber olamayacağını söylemiştir.28 

                                                                                 
21  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/27; ayrıca bkz. Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali el-Vâhidî, el-Vecîz fi tefsiri’l-kitâbi’l-‘azîz, 

(Beyrut: Dârü’l-Kalem, 1. baskı,  1415), 208; Begavî, Meâ’limü’t-tenzîl, 1/433; Cemâluddîn Ebu’l-Ferec ‘Abdurrahmân b. ‘Ali b. 
Muhammed el-Cevzî, Zâdü’l-mesîr fi ilmi’t-tefsîr, thk. Abdurrahmân el-Mehdî, (Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1422), 1/276. 

22  Hayreddin Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2014), 1/550. 
23  Âl-i İmrân, 3/44. 
24  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/43-44. Bkz. Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/27; bkz. Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/408; Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Muhammed 

b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Bağdadî el-Maverdî, Tefsiru’l-Maverdî (en- Nüket ve’l-‘uyûn), thk. es-Seyyid b ‘Abdu’l-Maksud b. 
‘Abdurrahim, (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l- ‘İlmiyye, t.s.), 1/393; Abdurrahman b. el-Kemal Celaluddin es-Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr 
fi’t-tefsîr  bi’l-me’sûr, (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1. Baskı, 1993),  2/181. 

25  Âl-i İmrân, 3/37. 
26  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/28; Hz. Zekeriyya’nın mescitten çıktığı zaman Hz. Meryem’in üzerine yedi kapıyı kilitlediğine dair 

rivayet Rebi b. Enes’ten’ten nakledilmiştir. Bkz. Begavî, Meâ’limü’t-tenzîl,  1/ 434.  
27  Süleyman Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri (İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1988), 2/41. 
28  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/40. 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
361 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

4. HZ. MERYEM’İN ÖZELLİKLERİ 
Hıristiyanlıkta Hz. Meryem’le alakalı beş temel dogma vardır: Hz. Meryem’in günahsız 

doğması, bakireliği, günah işlemeyişi, göğe çıkması ve Tanrı’nın annesi olarak kabul edilmesi.29 

Hıristiyanlıkta büyük öneme sahip olan teslis inancı, putperest kültürün etkisiyle 
ortaya çıkmıştır. Bazı putperest dinlerde, üçlü Tanrı anlayışında Tanrı’nın annesinin tasviri yer 
almıştır. Mesela Eski Mısır’da Oziris, İzis ve Heros üçlü Tanrı anlayışı vardır. Bu anlayışta İzis, 
Tanrı’nın annesi olarak kabul edilmiştir.30 Hıristiyanlıkta ise İzis, zamanla Meryem-perestlik 
şeklinde gelişmiştir. Meryem, mutluluk ve doygunluk dergâhı olarak kabul edilmiş; o gün 
bugündür Meryem tapılan biri olmuştur. Günümüzde Latin milletleri Meryem’e hâlâ Theotokos 
nazarıyla bakarlar.31 Theotokos Yunanca bir kelime olup “tanrının anası” anlamına 
gelmektedir. Hıristiyanlara göre Îsâ, tanrının oğlu olduğuna göre, Meryem de tanrının 
anasıdır. Meryem’in tanrının anası olarak ilanı Efes Konsilinde (M.S. 431) olmuştur.32 

Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Meryem’i öven ve üstünlüğünü ortaya koyan âyetler vardır. 
Bu âyetlerde, onun Allah tarafından seçildiği, tertemiz hale getirildiği, dünya kadınlarından 
üstün kılındığı, dürüst ve son derece iffetli bir kadın olduğu ifade edilir. Ayrıca Kur’ân’da, Allah 
tarafından kendisine ruh üflenen Hz. Meryem’in, Rabbinin kelimelerini ve kitaplarını 
doğrulayan bir insan olarak diğer insanlara örnek gösterildiği haber verilir.33  

Hıristiyanların Hz. Meryem hakkındaki kanaatlerini, onun Kur’ân’daki özellikleriyle 
karşılaştırdığımızda iki din arasında, sadece bakireliği ve günah işlemeyişi üzerinde mutabakat 
olduğu görülür. Diğer hususlar ise İslâm’ın tevhid anlayışına peygamberlik tasavvuruna 
uymayan nitelemelerdir. Kur’ân’da onun iffet, temiz ahlak ve örneklik yönüne vurgu 
yapılmıştır.  

Fahreddîn er-Râzî, Hz. Meryem’i öven ve onun üstünlüğünü ortaya koyan rivayet ve 
açıklamalara eserinde yer vermiştir. Bu rivayet ve açıklamalar ışığında onun sahip olduğu 
özellikleri şöyle sıralayabiliriz: 

 1. Hz. Meryem’in, kız çocuğu ve bir bebek olmasına rağmen Beytü’l-Makdis’e kabul 
edilmesi. Hâlbuki Hz. Meryem dışında hiçbir kadın Beytü’l-Makdis’e kabul edilmemiştir. 
Erkeklerin kabul edilmesi de büluğ şartına bağlıydı. 

 2. Hz. Meryem’in rızkının cennetten gelmesi ve rızkının Allah’ın kefaleti altında olması. 

 3. Yüce Allah’ın, kendisine ibadet etsin diye Hz. Meryem’i her türlü meşguliyetten uzak 
tutması ve ona bu manada çeşitli lütuflarını, hidayet ve himayesini has kılması. 

                                                                                 
29  Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,  29/239-240. 
30  Muhammed ‘İzzet Tahtavî, en- Nasrâniyye ve’l-İslâm, (b.y: Mektebetü’n-Nûr, 1407/1987), 29. 
31  Emir ‘Ali, İslâm’ın Özü, trc. Ömer Rıza Doğrul; sad. ve thk. Musa K. Yılmaz, (Ankara:  İlahiyat,  2007), 51 -53. 
32  Jean Bottėro, Marc-Alain Quaknin ve Jozeph Moingt, İnancın En Güzel Tarihi, çev. İsmet Birikan (İstanbul: İş Bankası Kültür Yay., 

2003), 139. 
33  Âl-i İmrân, 3/42; el-Maide, 5/75; et-Tahrîm, 66/12. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
362 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

 4. Peygamber olmamasına rağmen, Hz. Cebraîl’in kendisine beşer suretinde gelmesi ve 
meleklerin sesini açıkça işitmesi. Bu durum ondan başka hiçbir kadına nasip olmamıştır. 

 5. Yüce Allah tarafından, inkâr ve günah işleme konusunda tertemiz kılınması. 

 6. Allah Teâlâ’nın onu, erkeklerin dokunmasından koruması. 

 7. Hiç hayız görmeyen bir kadın olması. 

 8. Yüce Allah’ın onu, kötü iş ve adetlerden koruması. 

 9. Kendisine bir erkek eli değmediği halde, babasız olarak bir çocuk doğuran tek kadın 
olması.34 

10. Hz. Meryem’in henüz beşikteyken konuşması. Rivayete göre Hz. Meryem de Hz. Îsâ 
(a.s.) gibi, henüz beşikteyken konuşmuştur.35  

  5. HZ. MERYEM’İN HZ. ÎSÂ’YA HAMİLE KALMASI 
Yeni Ahit’in bazı bölümlerinde, Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalmasıyla ilgili bilgiler 

vardır. Buna göre; Elizabet’in (Zekeriyya’nın eşi) hamileliğinin altıncı ayında Tanrı, melek 
Cebraîl’i, Yusuf’un nişanlısı Meryem’e gönderdi. Meryem, meleğin “Selam ey tanrının lütfuna 
erişen kız! Rab seninledir.” sözüne çok şaşırıp bu sözün anlamını düşünmeye başlayınca; melek, 
Meryem’e tanrının lütfuna eriştiğini, gebe kalıp Îsâ adında bir çocuk doğuracağını haber verdi. 
Bir erkeğe varmadan gebe kalmanın nasıl olabileceğini soran Meryem’e, melek şöyle cevap 
verdi: “Kutsal ruh senin üzerine gelecek, Yüceler Yücesi’nin gücü sana gölge salacak. Bunun için 
doğacak olana kutsal, Tanrı Oğlu denecek” diyerek cevap verdi. Hiçbir şeyin Tanrı için zor 
olmadığını ifade etmek için de, yaşlı ve kısır bir hanım olan Elizabet’in hamileliğini örnek 
gösterdi.36 

Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalması hususu -özellikle Meryem 
Sûresinde- ayrıntılı bir şekilde anlatılır. Nitekim ardı sıra gelen iki âyette şöyle buyurulmuştur: 
“(Ey Muhammed!) Kitap’ta (Kur’ân’da) Meryem’i de an. Hani ailesinden ayrılarak doğu tarafında bir yere 
çekilmiş ve (kendini onlardan uzak tutmak için) onlarla arasında bir perde germişti. Biz, ona Cebraîl’i 
göndermiştik de ona tam bir insan şeklinde görünmüştü.” 37 

Râzî’ye göre Hz. Meryem ailesinden ayrılıp doğu tarafında bir yere çekilmesi şu anlama 
gelir: O, uzaklaştı ve doğu tarafındaki bir yere tek hızlıca başına gitti. Ailesiyle kendi arasına bir 
perde çekmesini de şöyle yorumlamıştır: Âyetin zahirinden, Hz. Meryem ailesinden ayrılıp ıssız 
bir yere çekilmekle kalmayıp, kendisiyle ailesi arasına duvar gibi bir engel koyduğu 
anlaşılmaktadır. Bununla beraber kendisiyle ailesi arasına bir perde çekmesi de ihtimal 
dâhilindedir. İkinci ihtimal birincisinden daha açıktır. Onun bir perde edinmesinin bir gerekçesi 

                                                                                 
34  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 22/204; 8/40. bkz. Vâhidî, el-Vesît, 1/435; Begavî, Meâ’limü’t-tenzîl, 1/438; Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/362. 
35  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 23/92. 
36  Luka, 1/26-38; ayrıca bkz. Matta, 1/18-25. 
37  Meryem, 19/16-17. 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
363 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

vardır. Ancak âyette bu hususu aydınlatacak bir bilgi yoktur.38 Bu sebeple âlimler konuya dair 
farklı görüşler ortaya atmışlardır: 

 1) Meryem ilk kez hayız görünce, temizlenene kadar ibadet yaptığı yerden ayrıldı. 
Temizlendikten sonra da Hz. Cebraîl kendisine geldi. 

2) O, ibadet edebileceği sakin ve kimsesiz bir yer aradı. 

3) O, hayızdan temizlenme maksadıyla yıkanmak için, görünmeyi engelleyecek bir 
perde ile yüksek bir yere çekilip oturdu. 

4) Günün birinde Hz. Meryem, ablasının kocası Hz. Zekeriyya’nın kendisi için inşa ettiği 
yerde (mihrapta) iken, Allah’tan kimsenin kendisini göremeyeceği dağlık bir yer diledi. Bunun 
üzerine kaldığı yerin tavanı açıldı. Meryem kaldığı yerden çıktı ve bir dağın arkasında yüksek 
bir yere oturdu. İşte o sırada Cebraîl ona geldi. 

5) Hz. Meryem susamıştı. Su aramak için dışarı çıktı.39 

               Konuyla ilgili görüşleri bu şekilde sıralayan Müfessir Râzî değerlendirmesini şu şekilde 
yapmıştır: Bütün bu görüşler ihtimal dâhilindedir. Ancak bunlardan herhangi birini tercih 
ettirecek lafzi bir delalet yoktur.40 Yani bu görüşler âyetin zahirinden çıkarılamaz. Âlimlerin ismi 
belli olmadığı için de bu fikrlerin kaynağını tespit etmek mümkün olmamaktadır. 

Hz. Meryem’e gelen “Ruh”un kim olduğuyla ilgili olarak da müfessirimiz, diğer 
müfessirlerin görüşlerini aktarmakla yetinmiştir. Buna göre müfessirlerin çoğu, “Ruh”un 
Cebraîl olduğu görüşünde hemfikirdirler.41 Buna karşın Ebû Müslim’e göre “Ruh” Hz. Meryem’in 
rahminde beşer olarak biçimlendirilen, suret giyen ruhtur.42 Râzî, müfessirlerin genelinin 
fikrine katılarak Hz. Meryem’e gelen “Ruh”un Hz. Cebraîl olduğunu kabul etmiş ve bunu, şu 
şekilde kanıtlamaya çalışmıştır:  

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Cebraîl için “Ruh” tabiri kullanılmıştır.43 O, ruhanî bir varlık 
olduğu için bu adı almıştır. Onun ruhtan yaratıldığı da söylenmiştir. Cebraîl, Allah ile 
peygamberler arasında bir elçidir. Bu münasebetle, din onun aracılığıyla hayat bulduğundan 
ona “Ruh” denilmiştir. Meryem sûresi on dokuzuncu ayetteki, “Cebraîl, “Ben ancak Rabbinin 
elçisiyim. Sana tertemiz bir çocuk bağışlamak için gönderildim” dedi.”  beyanından Meryem’e gelen 
“Ruh”un Hz. Cebraîl olduğu anlaşıldığına göre; burada sözü edilen “Ruh”un Cebraîl’den  (a.s.) 
başkası olmadığı sonucu ortaya çıkmıştır.44 

                                                                                 
38  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/179-180. 
39  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/180. 
40  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/180. 
41  Taberî, Câmiu’l-beyân, 8/163, Cevzî, Zâdü’l-mesîr, 3/123; Şemsuddin Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebibekr b. Ferahi’l-

Ensarî el-Hazrecî el-Kurtûbî, Tefsirü’l-Kurtûbi el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân  thk. Ahmed el-Birdunî ve İbrahim Etfiş (Kahire: Daru’l- 
Kütübi’l-Mısriyye, 1384/1964), 6/11. 

42  Maverdî, Tefsiru’l-Maverdî, 3/362. 
43  eş-Şuarâ, 29/193-194. 
44  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/180. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
364 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“Meryem, “Senden, Rahmân’a sığınırım. Eğer Allah’tan çekinen biri isen (bana kötülük etme)” 
dedi.”45 Bunun üzerine Hz. Cebraîl:”Ben ancak Rabbinin elçisiyim. Sana tertemiz birçocuk bağışlamak 
için gönderildim.” dedi.”46 âyetlerinden anlaşıldığına göre Hz. Meryem, karşısında beliren şahıstan 
çok rahatsız olmuştu. Müfessirimize göre, Hz. Cebraîl’in sadece böyle demesi (ikinci âyette 
geçen ifadeler),  Hz. Meryem’deki korkunun zail olmasına yetmezdi. O halde bu sözleri sarf 
edenin, herhangi bir insan olmayıp Hz. Cebraîl olduğunu gösteren bazı emarelerin olması 
gerekirdi. Bunun için de Hz. Meryem’in fark edebileceği bir harikuladeliğin bu şahısta belirmesi 
lazımdı. Ya da Hz. Meryem, Hz Zekeriyya’nın bilgilendirmesiyle meleklerin özelliklerini 
bildiğinden bu şahsı tanıma ihtimali olabilirdi. Dolayısıyla Cebraîl ona: “Ben ancak Rabbinin 
elçisiyim.” diyerek vücudunda kendisinin bir melek olduğuna işaret eden bazı emareleri 
gösterdi.47 

Fahreddîn er-Râzî, Hz. Meryem’in bir çocuk doğuracak olmasını “Meryem, “Bana hiçbir 
insan dokunmadığı ve iffetsiz bir kadın olmadığım hâlde, benim nasıl çocuğum olabilir?”48 şeklinde çok 
şaşırarak karşılamasını da şöyle değerlendirmiştir: Hz. Meryem ibadet hususunda nadide bir 
kadındı. Bir de Hz. Âdem ve Havva’nın hem annesiz hem de babasız yaratıldığını bildiği halde, 
Allah’ın onun rahminde sebepler olmaksızın bir çocuk yaratabileceğini bilmemesi mümkün 
değildir.49  

Hz. Meryem’in bir çocuk sahibi olacağını duymasına karşı duyduğu endişe ve içine 
düştüğü hayrete karşı Cebraîl, “Evet, öyle. Rabbin diyor ki: O benim için çok kolaydır. Onu insanlara bir 
mucize, katımızdan bir rahmet kılmak için böyle takdir ettik. Bu, zaten (ezelde) hükme bağlanmış bir 
iştir” dedi.50  Müfessirimize göre Hz. Meryem ile Cebraîl arasında yaşanan bu diyalog, Hz. 
Meryem’in ırzını koruma hususunda ne kadar hassas olduğunu gösterir. Çünkü Hz. Meryem 
helal olsun, haram olsun ırzını her yönüyle korumuştur.51 

Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalmasıyla, diğer bir ifade ile ona ruh üflenmesiyle 
ilgili âyetler de şöyledir: “Allah, bir de iffetini sapasağlam koruyan ve bizim de kendisine ruhumuzdan 
üflediğimiz, Rabbinin kelimelerini ve kitaplarını doğrulayan İmran kızı Meryem’i de (inananlara) örnek 
gösterdi. O itaat edenlerdendi.”52 “Irzını korumuş olan kadını da (Meryem’i de) hatırla. Ona ruhumuzdan 
üflemiştik. Kendisini de oğlunu da âlemlere (kudretimizi gösteren) birer delil yapmıştık.”53 

Fahreddîn Râzî, ilk ayette geçen ruh üfleme fiilinin kim tarafından yapıldığıyla ilgili 
ihtilaflara değinmektedir. Bazı âlimler “Ona ruhumuzdan üflemiştik.” âyetini Hz. Âdem (a.s.) 
hakkında söylenen “Şüphesiz Allah katında (yaratılışları bakımından) İsa'nın durumu, Âdem’in 
                                                                                 
45  Meryem, 19/18. 
46  Meryem, 19/19. 
47  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/181-182. 
48  Meryem, 19/20. 
49  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/183. 
50  Meryem, 19/21. 
51  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 22/203. 
52  et-Tahrîm, 66/12.  
53  el-Enbiyâ, 21/91. 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
365 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

durumu gibidir: Onu topraktan yarattı.”   âyetiyle karşılaştırarak rûh üfleme işinin bizzat Yüce 
Allah tarafından yapıldığını iddia etmişlerdir. Madem ikisinin durumu aynıdır. O halde başka 
bir âyette54 Hz. Âdem’e (a.s.) rûh üfleme Yüce Allah tarafından yapıldığı bildirildiğine göre, aynı 
durum Hz. Îsâ (a.s.) için de geçerlidir. Bazı âlimler ise ruh üfleyenin Hz. Cebraîl olduğunu 
söylemişlerdir. Bunlar, “Ben ancak Rabbinin elçisiyim. Sana tertemiz birçocuk bağışlamak için 
gönderildim.” dedi.”55 Âyetinin zahirine bakarak ruh üfleme işinin bizzat Hz. Cebraîl tarafından 
yapıldığını iddia etmişlerdir. Çünkü onlar, Hz. Meryem’in hamile kalabilmesi için bu ruhun, o an 
kendisine üflenmesi gerektiği görüşünü kabul etmişlerdir.56 

Müfessirimiz “Biz, ona Cebraîl’i göndermiştik de ona tam bir insan şeklinde görünmüştü.” 57 
âyetinden hareketle, Hz. Cebraîl’in Hz. Meryem’e beşer olarak, ne surette göründüğü hususunda 
da âlimler arasında görüş ayrılığının olduğunu söylemiştir. Âlimlerin bir kısmına göre Hz. 
Cebraîl insanlardan çok farklı bir şekilde yakışıklı ve tüysüz bir delikanlı olarak görünmüştür. 
Bazı âlimlere göre Hz. Cebraîl Hz Meryem’e marangoz Yusuf suretinde görünmüştür. Râzî’ye 
göre bu iki durum ihtimal dairesinde olmakla beraber herhangi birini tasrih edecek bir bilgi 
Kur’ân’da yer almamıştır.58 

Hz. Meryem’in Hz. Cebraîl ile konuşmasının ardından Hz. Meryem hamile kaldı. Kur’ân-ı 
Kerîm’de Hz. Meryem’in hamile kaldıktan sonra uzak bir yere çekildiği şöyle anlatılır: “Böylece 
Meryem, çocuğa gebe kaldı ve onunla uzak bir yere çekildi.” 59 Râzî, bu âyette geçen Hz. Meryem’in 
uzak bir yere çekilmesiyle ilgili olarak eserinde şu bilgilere yer vermiştir: 

           1. Sa’lebi’nin Arâisü’l-mecâlis adlı eserinden nakledilen bilgilere göre, Hz. Meryem’in 
hamileliğinin başlangıcında amcasının oğlu marangoz Yusuf, Meryem’in yanında bulunuyordu. 
Yusuf, onun hamilelik durumunu ilk fark ettiğinde çok şaşırdı ancak Meryem gibi mübarek bir 
kadına bunu yakıştırmak istemedi. Bununla beraber, Meryem’in hamileliği ister istemez 
Yusuf’un kuşkulanmasına sebep oldu. Yusuf da hadiseyi netleştirmek için aklından geçenleri 
Meryem’e arz etti. Bunun üzerine Meryem durumdan duyduğu rahatsızlığı, sitem ederek 
Yusuf’a aktardı. Yusuf da sebepler dairesinde bir çocuğun babasız olarak doğmasının imkânsız 
olduğunu dile getirdi. Meryem, Yusuf’a bütün bu söylediklerinin, Allah tarafından 
başlangıçta zaten sebepler olmadan yaratıldığını söyleyince, Yusuf’un şüpheleri tamamen 
ortadan kalktı. Bundan sonra Meryem’in mâbeddeki vazifelerini de üstlenen Yusuf, çocuğun 
doğum vakti yaklaşınca, doğacak çocuğun selameti için Meryem’i bir bineğe bindirerek Mısır’a 
götürdü.60 

                                                                                 
54  Hicr, 15/29. 
55  Meryem, 19/19. 
56  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/184. 
57  Meryem, 19/16-17. 
58  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/180. 
59  Meryem, 19/22. 
60  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/184-185; İbn İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim es- Sa’lebî, ‘Arâisü’l-mecâlis, (b.y., t.s.), 524-525; 

‘İmaduddin Ebû’l-Fida İsmail b. ‘Ömer İbn Kesîr, Kısasü’l-Enbiyâ, thk. Mustafa ‘Abdülvâhid (Kahire: Darü’t-Te’lif, 1388/1968), 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
366 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

2. Hz. Meryem, Hz. Zekeriyya’dan utandı ve onun bilemeyeceği bir yere gitti. 

 3. Hz. Meryem, gerek annesinin onu doğurmadan önce mâbede adaması gerek din 
adamlarının onun bakımını üstlenme hususunda çekişmesi ve gerekse zahide bir kadın olup 
rızkının cennetten gelmesiyle halk arasında meşhur olmuştu. Bu yüzden o, başına gelen bu 
hamilelikten utandı ve Hz. Zekeriyya’nın kendisini göremeyeceği uzak bir yere gitti. 

 4. Hz. Meryem, şayet çocuğunu kavmi içinde doğurursa, kavminin çocuğuna zarar 
verebileceği kaygısıyla uzak bir yere çekiliverdi. Râzî Meryem’in uzağa çekilmesiyle ilgili olarak 
bu söylenenlerin ihtimal dahilinde olduğunu, ancak bunlardan herhangi birini destekleyecek 
bir ayetin Kur’ân-ı Kerîm’de yer almadığını ifade etmiştir. 61 

Müfessir Râzî Hz. Meryem’in uzak bir yere çekilmesiyle ilgili olarak sıraladığı bu bilgiler 
arasından herhangi bir tercih yapmamıştır; ancak kanaatimizce Hz. Meryem’i uzak bir yere 
çekilmeye sevk eden sebep, Hz. Meryem’in hamileliğinden duyduğu utançtır. Meryem 
Sûresinde yer alan şu ifadeler de bunu destekler mahiyettedir: “(Meryem) Keşke bundan önce 
ölseydim de unutulup gitmiş olsaydım! dedi.”62 

Râzî, Hz. Meryem’in kaç yaşında iken hamile kaldığı ve hamilelik müddetinin ne kadar 
sürdüğü hususunda âlimler arasında ihtilaf olduğunu söylemiştir. Buna göre Hz. Meryem, on üç 
ya da yirmi yaşlarında hamile kalmıştır. O, hamile kalmadan önce sadece iki defa hayız 
görmüştür. Müfessirimiz bu ihtilaflara değindikten sonra, Kur’ân’da bu ihtilaflardan herhangi 
birini doğrulayacak bir ayetin olmadığını söylemiştir. 

Hz. Meryem’in hamilelik müddetiyle ilgili olarak bir saat ile dokuz ay arasında değişen 
rakamlar telaffuz edilmiştir. Müfessirimiz, âlimlerin konuyla ilgili ihtilaflarını sıralamakla 
yetinmiş; ancak herhangi bir tercih ve değerlendirmede bulunmamıştır. Hz. Meryem’in 
hamileliğini saatlerle ifade edenlerin görüşleri şöyledir: 

İbn Abbâs’a göre bu hamileliğin süresi bir saattir. İbn Abbâs bunu desteklemek için de 
iki delil öne sürer. Buna göre “Böylece Meryem, çocuğa gebe kaldı ve onunla uzak bir yere çekildi.”63  
“Doğum sancısı onu bir hurma ağacına yöneltti…”64 “Bunun üzerine Cebraîl ona ağacın altından şöyle 
seslendi…”65 meâlindeki âyetlerin metninde geçen ف: fe”, harf-i takibiyedir. Dolayısıyla burada 
gerçekleşen olayların birbiri ardı sıra ve aralıksız olarak gerçekleştiği anlaşılır. Bu da hamilelik 
müddetinin bir saat olmasını gerektirir.66 

                                                                                                                                                              
2/388; Şihâbuddîn Mahmud b. ‘Abdullah el-Huseynî el-Alûsî, Rûhu’l-maânî fi tefsiri’l-Kur’âni’l-‘Azîm ve’s-sebi’l-mesânî, thk. ‘Ali 
‘Abdulbarî ‘Atiyye (Beyrut:  Daru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1415), 8/399. 

61  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/184-185. 
62  Meryem, 19/23. 
63  Meryem, 19/22. 
64  Meryem, 19/23. 
65  Meryem, 19/24. 
66  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/185. 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
367 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

İbn Abbâs’ın konuyla ilgili ikinci delili de şu şekildedir: Cenab-ı Allah Hz. Îsâ’yı âyette 
şöyle vasfetmiştir: “Şüphesiz Allah katında (yaratılışları bakımından) Îsâ’nın durumu, Âdem’in durumu 
gibidir: Onu topraktan yarattı. Sonra ona “ol” dedi. O da hemen oluverdi.”67 O halde Hz. Îsâ’nın 
yaratılması Yüce Allah’ın  “kün fe yekün” emrine mazhardır. Böyle bir durum da ancak hakkında 
anne karnında hamilelik süreci yaşamayan çocuklar içindir. Oysa hamilelik müddeti ancak 
nutfeden yaratılanlar için söz konusudur.68 

Hz. Meryem’in hamilelik süreini saatlerle ifade eden bir görüşe göre de bu hamilelik üç 
saat sürmüştür. Hz. Meryem, bir saat içinde hamile kalmış; bir saat içinde çocuğu ana rahminde 
şekillenmiş ve bir saatte de çocuğunu doğurmuştur.69 

              Hamilelik süresini aylarla ifade edenler de bu hususu farklı rakamlarla ifade etmişlerdir. 
Bir görüşe göre Hz. Meryem’in altı ay hamile kaldı. Hz. Îsâ dışında sekiz aylık doğup yaşayan 
kimsenin olmadığı tezinden hareketle, hamileliğin sekiz ay sürdüğünü iddia edenler olmuştur. 
Atâ (ö. 115/733), Ebu’l-‘Aliye (ö. 93/711) ve ed-Dahhâk bu süreyi yedi ay olarak belirlerken, İbn 
Abbâs’a dayandırılan ikinci bir rivayette bu süre dokuz aydır. Ona göre eğer Hz. Meryem’in 
hamilelik müddeti farklı olsaydı, Yüce Allah onu överken mutlaka buna da temas ederdi.70 
Süleyman Ateş’e göre Hz. Meryem’in hamilelik müddeti, diğer kadınlarda olduğu gibi dokuz 
aydır. Bu konuyla ilgili fikir beyanında bulunan âlimlerin çoğu bu görüştedir.71 Hz. Meryem’in 
rızkının cennetten gelmesi, evlenmeden hamile kalması gibi olağanüstü hadiseler, onun 
hamilelik süresi için ileri sürülen görüşlerde etkili olmuştur. İbn Abbâs’tan (r.a.) aktarılan 
çelişkili iki rivayet bu husustaki aktarımların tahkik süzgecinden geçirilmesi gerktiğini 
göstermektedir. 

Yazarlık Katkısı  
Çalışma tek yazarlı olarak yürütülmüştür.  

Etik Kurul Beyanı  
Araştırma kaynak taramasına dayalı olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. Nitel 

araştırma yöntemlerinden alanyazın taraması yapılarak ve 2013 yılında yapılan doktora tezinden 
üretilerek düzenlenen çalışmada konu ile ilgili birçok makale, kitap, ansiklopedi maddesi vb. 
kaynak incelenmiştir. 

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER    
Hz. Meryem’i tanrının annesi olarak kabul eden Hıristiyanlar, onun –Hz. Âdem’in 

aksine- günahsız doğduğuna, bakire olduğuna ve günahsız bir şekilde hayatını sürdürdüğüne 
inanmışlardır. Hz. Meryem’in Kur’ân’da övgü dolu sözlerle bahsedilen bir şahıs olması da 
Müslümanlar için, onun önemli biri olarak görülmesi için yeterli olmuştur. 
                                                                                 
67  Âl-i İmrân, 3/59 
68  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/186. 
69  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/185. 
70  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/185. 
71  Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/41; ayrıca bkz. Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, 3/396. 
 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
368 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Hz. Meryem’le ilgili âyetlerin daha iyi ve daha ayrıntılı anlaşılabilmesi için tercih 
ettiğimiz meşhur müfessir ve kelamcı Râzî, meseleleri ele alırken rivayetçi bir müfessir gibi 
davranmıştır. Hz. Meryem’le ilgili hemen her konuda birçok âlimin görüşlerini nakletmekle 
yetinmiş, çoğu zaman rivayetler arasından tercihte bile bulunmamıştır. Yani kendisinden 
beklenen kelamcı ve dirayetçi müfessir performasından uzak bir profil çizmiştir. Eserine aldığı 
rivayetlerin birçoğunda Hz. Meryem’in her halini mûcize görme eğilimi vardır. Belki de bu 
eğilim, Hz. Zekeriyyâ’nın uhdesinde iken olağanüstü bir yolla rızıklandırılması ve evli olmadığı 
halde bir çocuğa gebe kalmasından kaynaklanmıştır. Bu yüzden onun gelişip büyümesinde ve 
hamilelik sürelerinde mucize aranmıştır. Dünyevî cihetten bir günlük büyümesinin, emsallerine 
nispeten bir yıla denk geldiğine dair rivayetler aktarılmıştır. Olağanüstülük arayışı Hz. 
Meryem’in hamileliğinde de aranmış, hamilelik süresi saatlerle ifade edilecek kadar dar bir 
zaman dilimine hasredilmiştir. Âyetten hareketle Hz. Meryem’in peygamber olamayacağını 
ifade etmiş, belki de nu yüzden Hz. Meryem’in şahsıyla ilgili bu hadiseleri keramet olarak 
nitelendirmiştir. Onun bu düşüncesi de bağlı olduğu mezhebe dayanmaktadır. 

Râzî’nin tespit ettiği Hz. Meryem’e ait özelliklerin birçoğu diğer müfessirlerin 
tespitleriyle örtüşmektedir. O, sadece konuda diğer müfessirlerden ayrı beyanda bulunmuştur. 
O da Hz. Meryem’in, oğlu Hz. Îsâ gibi beşikte iken konuştuğuna dair bilgidir. Yapılan bu 
çalışmayla Râzî’nin eserinde farklı yerlerde bulunan görüşler bir araya getirilmiş, okuyucuya 
kolaylık sağlamıştır. Bütün bunlarla beraber Râzî’nin Hz. Meryem’le ilgili görüş ve 
değerlendirmeleri başka müfessirlerin görüşleriyle kıyaslanmıştır. Üç dinin ilgi odağında yer 
alan şahsı, Râzî gibi kelam ve tefsir sahalarında otorite bir âlimden dinlemek, literatüre önemli 
bir katkı sağlamaktadır. Gerek Hıristiyanlıkta gerekse Yahudilikte tartışma konusu olan 
meseleler, Fahreddîn Râzî’nin tefsiri ışığında incelenerek alana katkı sağlanabilir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
369 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA/REFERENCES 
‘Ali, Emir. İslâm’ın Özü. çev. Ömer Rıza Doğrul; sad. ve thk. Musa K. Yılmaz. Ankara: İlahiyat, 2007. 
Âlûsî, Şihabuddîn Mahmud b. ‘Abdillah el-Huseynî. Rûḥu’l-meʿânî fi tefsiri’l-Kur’âni’l-‘Azim ve-sebi’l-mesânî. 

thk.’Ali ‘Abdulbarî ‘Atiyye. 16 cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1. Baskı, 1415. 
Ateş, Süleyman. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1988. 
Begavî, Muhyi’s-Sünne Ebû Muhammed b. Mes’ud. Meâ’limü’t-tenzîl. thk. ‘Abdurrezzak el-Mehdi. 5 cilt. 

Beyrut: Daru İhyai Türasi’l-‘Arabi, 1. Baskı, 1420. 
Beydâvî, Nasiruddîn Ebû Sa’id ‘Abdullah b. ‘Ömer b. Muhammed eş- Şirazi. Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl. 

thk. Muhammed ‘Abdurrahman el- Mar’aşlî. 5 cilt. Beyrut: Daru İhyai Türâsi’l-‘Arabî, 1. Baskı, 
1418. 

Bottėro, Jean; Marc-Alain Quaknin ve Jozeph Moingt. İnancın En Güzel Tarihi. çev. İsmet Birikan. İstanbul: 
İş Bankası Kültür Yay., 2003. 

Cevzî, Cemâluddîn Ebu’l-Ferec ‘Abdurrahmân b. ‘Ali b. Muhammed. Zâdü’l-mesîr fi ilmi’t-tefsîr. thk. 
Abdurrahmân el-Mehdî. 4 cilt. Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1. Baskı, 1422. 

Harman, Ömer Faruk. “Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Îsâ,” Uluslar arası Müslüman- Hıristiyan Diyalog Sempozyumu II, 
İstanbul: 2005. 

Harman, Ömer Faruk. “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.  İstanbul: TDV Yayınları, 2004. 
Iannito, P. Luigi, Hıristiyan İnancı, İstanbul: Müjde Yay., 1994. 
İncil, Ahd-i Cedid Şirketi, İstanbul, 1999. 
İbn Kesîr, ‘İmaduddîn Ebû’l-Fidâ İsmaîl b. ‘Ömer.  Kısasü’l-enbiyâ, thk. Mustafa ‘Abdülvâhid. 2 cilt. Kahire: 

Darü’t-Te’lif, 1. Baskı, 1388. 
Karaman, Hayreddin vd. Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 5. 

Basım, 2014. 
Kurtûbî, Şemsuddîn Ebû ‘Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebibekr b. Ferahi’l-Ensârî el-Hazrecî. Tefsirü’l-

Kurtûbî (el-Câmi’ li ahkâmi’l-Kur’ân). thk. Ahmed el-Birdunî ve İbrahim Etfiş. 20 cilt. Kahire: Daru’l- 
Kütübi’l-Mısriyye, 2. Baskı, 1384. 

Kur’ân-ı KerîmMeâli. çev. Halil Altuntaş–Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 12. 
Basım, 2011. 

Maverdî, Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Habib el-Basri el-Bağdadi. Tefsiru’l-Maverdî (en-
nüket ve’l-‘Uyûn). thk. es-Seyyid b ‘Abdu’l-Maksud b. ‘Abdurrahim. 6 cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-
‘İlmiyye, t.s. 

Mekki b. Ebi Tâlib, Ebû Muhammed Hammûş b. Muhammed b. Muhtar el-Kaysî el-Kayrevanî. el-Hidâye ilâ 
büluği’n-nihâye. b.y. Mecmuatu Buhusi’l-Kitab ve’s-Sünne. 1. Baskı, 1429. 

Râzî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer b. El-Hasan b. El- Huseyn b. Ali el-Kureyşi el-Bekri et-Teymi et-
Taberistani. Mefâtîhu’l–gayb (et-Tefsirü’l-kebîr). 32 cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1. Baskı, 1425–1426. 

Sa’lebî, Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim. el-Keşf ve’l-beyân ‘an tefsiri’l-Kur’ân. thk. el-İmam Ebî 
Muhammed b. ‘Aşûr. 10 cilt. Beyrut: Daru İhyai Türasi’l-‘Arabî, 1. Baskı, 1422. 

Sa’lebî, Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim. ‘Arâisü’l-mecâlis, b.y., t.s. 
Sem’anî, Ebu’l-Muzaffer Mansur b. Muhammed b. ‘Abdülcebbar b. Ahmed el-Mervizî. Tefsiru’l-Kur’ân. thk. 

Yasir b. İbrahim, Ganim b. ‘‘Abbâs b. Ganim. Riyad: Daru’l-Vatan, 1418. 
Semerkândî, Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed b. İbrahim. Tefsiru’s- Semerkandî (Bahru’l-‘ulum). thk. Mahmud 

Mataracı. Beyrut: Daru’l-Fikr, t.s. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
370 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Suyûtî, ‘Abdurrahman b. el-Kemal Celaluddin. ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîr bi’l-meʾsûr. 8 cilt. Beyrut: Daru’l 
Fikr, 1. baskı, 1993. 

Sübkî, Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî. Tabakâtü’ş-Şafiiyyeti’l-kübrâ. thk. Mahmûd 
Muhammed et-Tenâhî vd. by, 1413. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğalib el-Âmilî Ebû Cafer. Câmiu’l-Beyân ‘an Te’vili’l-Kur’ân 
(Tefsiru’t-Taberî). thk. Ahmed Muhammed Şâkir. 24 cilt. b.y: Müessesetü’r Risale, 1. Baskı, 1420. 

Tahtavî, Muhammed ‘İzzet. en-Nasrâniyye ve’l-İslâm. b.y: Mektebetü’n-Nur, 1407. 
Tümer, Günay – Küçük, Abdurrahman. Dinler Tarihi. Ankara: Ocak Yayınları, 2. Baskı, 1993. 
Tümer, Günay. Hıristiyanlıkta ve İslâm’da Hz. Meryem. Ankara: TDV yay., 2. baskı, 1997. 
Vâhidî, Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali. el-Vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-ʿazîz. thk. Safvan ‘Adnan 

Davudî. Beyrut: Dâru’l- Kalem, 1. Baskı, 1415. 
Vâhidî, Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali. el-Vasîṭ fî tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-mecîd. eş-Şeyh ‘Adil 

Ahmed ‘Abdülmecid, eş-Şeyh ‘Ali Muhammed Mu’avviz vd. 4 cilt. Beyrut: Dâru’l- Kütubu’l- 
‘İlmiyye, 1. Baskı, 1415. 

Zehebî, Muhammed Huseyn. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. Kahire: Mektebetü Vehbe, t.s. 
Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. ‘Amr b. Ahmed Cârullah. el-Keşşâf ʿan hakāʾiḳı gavâmiżi’t-tenzîl ve 

ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl,  4 cilt. Beyrut: Darü’l-Kitâbi’l- ‘Arabî, 3. Baskı, 1407. 
 


