
 
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 220-258. 
 

  Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Özer, Mevlüt – Tanrıverdi, Mustafa. “Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen 
Sosyopolitik Gelişmeler”. Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 
3/2 (Aralık 2025),  220-258. https://doi.org/10.5281/zenodo.18011956                                                                                                                

                                                                                                                                                           CC BY-NC 4.0 DEED 

Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik 
Gelişmeler 

The Socio-Political Developments That Fostered the Phenomenon of Heresy in the Early     
ʿAbbāsid Period 

 
 

Öz  
Bu çalışma zındıklık olgusunun tarihsel arka planını ve erken Abbâsî döneminde 
bu olguyu besleyen siyasi ve sosyal gelişmeleri incelemeyi hedeflemektedir. 
Emevîlerin sonunda ve Abbâsîlerin başlangıcında siyasi, coğrafi ve kültürel 
gelişmelerinin etkisiyle zındıklık şeklinde isimlendirilen ve Müslüman toplumu 
derinden etkileyen bazı sapkın ideolojiler ortaya çıkmıştır. İslam’ın temel 
prensipleriyle bağdaşmayan muhtelif fikir ve ideolojilere sahip bu oluşumlar, 
erken Abbâsî döneminde yaşanan siyasi ve sosyal gelişmelere paralel olarak 
zaman zaman devletin bürokratik mekanizmalarını etkileyebilecek güce 
ulaşmışlardır. Abbâsî halifeleri Merkūnîlik, Dehrîlik, Manicilik, Deysânîlik, 
Senevîlik, Mezdekîlik, Mecûsîlik gibi ağırlıklı olarak kadim Fars inanç ve 
geleneklerini canlandırmayı hedefleyen zındık gruplarla kararlı bir mücadele 
içerisine girmişler; hatta bu konuyu haleflerine vasiyet edecek kadar 
önemsemişlerdir. Nitekim bu dönemde ilk kez söz konusu heretik grupların 
yargılanıp cezalandırıldığı Dîvânü’z-Zenâdıka adlı bir kurum ihdas edilmiştir. 
Zındık ve mülhidler her fırsatta sapkın fikir ve ideolojilerini yaymaya çalışmışlar, 
inanç ve amel düzeyinde Müslüman toplumu ifsat etmeye dönük maksatlı bir 
tutum içerisine girmişlerdir. Zındıklık hareketleri devlet mekanizmasının 
otoriter olduğu evrelerde gizli ve derinden sürerken siyasi ve sosyal politikaların 
yumuşamaya başladığı evrelerde daha açık ve görünür şekilde devam etmiştir. Bu 
çerçevede zındıkların, halifelerin benimsediği siyasi ve ictimai politikaların 
ortaya çıkardığı atmosfere göre tutum geliştirdikleri görülmüştür. Çalışmada 
erken Abbâsî döneminde ortaya çıkan Beytü’l-Hikme müessesesi, tercüme 
hareketleri, Mihne hadisesi, Şuûbiyye akımı gibi dini ve sosyokültürel 
gelişmelerin zındıklık olgusunu beslediği tezi üzerinde durulmaktadır. Son olarak 
çalışmada literatür tarama ve dokümantasyon yöntemi benimsenmiş olup erken 
dönem Abbasî dönemini konu alan klasik ve modern kaynaklar zındıklık kavramı 
etrafında şekillenen olguların tespitine imkan verecek ölçüde taranarak tasnif 
edilmiş ve anlamlı bir bütünlük ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: İslam Tarihi, Hadis, Abbâsîler, Politika, Zındıklık. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

27.09.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

20.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

21.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Mevlüt ÖZER  

Vaiz, Diyanet İşleri Başkanlığı, Şanlıurfa İl Müftülüğü,                                                       

Şanlıurfa, TÜRKİYE.  

     
 

 

Doç. Dr. Mustafa TANRIVERDİ  

Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 

Hadis Anabilim Dalı, 

Muğla, TÜRKİYE.  

     
 

 

 
 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18011956
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286566
mailto:mevlutozer0395@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-5606-243X
mailto:mustafatanriverdi@mu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0003-3329-0019


 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
221 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
This study aims to examine the historical background of the phenomenon of (zindīq) heresy and the political 
and social developments that fueled this phenomenon it in the early ʿAbbāsid period. With the political, 
geographical, and cultural developments at the end of the Umayyads and the beginning of the ʿAbbāsids, 
certain deviant ideologies emerged, referred to as heresy, which deeply affected Muslim society. These groups, 
which held various ideas and ideologies incompatible with the fundamental principles of Islam, sometimes 
gained enough power to influence the bureaucratic mechanisms of the state, parallel to the political and social 
developments of the early ʿAbbāsid period. The ʿAbbāsid caliphs engaged in a decisive struggle against heretical 
groups such as Markūnīism, Dahrīism, Manicheanism, Daysānīism, Sanawīism, Mazdakīism, and Madjūsīism, 
which mainly aimed to revive ancient Persian beliefs and traditions; they even considered this issue important 
enough to bequeath it to their successors. As a matter of fact, for the first time in this period, an institution 
called Dīwān al-Zanādiqa was established in which these heretical groups were tried and punished. The 
heretics and blasphemers tried to spread their deviant ideas and ideologies at every opportunity, and took a 
deliberate attitude towards corrupting the Muslim society at the level of belief and practice. While the heretical 
movements continued secretly and deeply during the phases when the state mechanism was authoritarian, 
they continued more openly and visibly during the phases when political and social policies began to soften. In 
this framework, it has been observed that the heretics developed their attitudes according to the atmosphere 
created by the political and social policies adopted by the caliphs. The study focuses on the thesis that religious 
and sociocultural developments in the early ʿAbbāsid period, such as the institution of Bayt al-Hikma, 
translation movements, the Mihna incident, and the Shūbiyya movement, fed the phenomenon of heresy. 
Finally, the study adopts a literature review and documentation method. Classical and modern sources covering 
the early Abbasid period have been reviewed and classified to the extent that they enable the identification of 
phenomena shaped around the concept of heresy, striving to present a meaningful whole. 

Keywords: Islamic History, Hadīth, ʿAbbāsids, Politics, Heresy. 

1. GİRİŞ 
Etimolojik açıdan kökeni oldukça eski dönemlere dayanan zındık kelimesi Süryanca’da 

zaddiq, Aramca’da zaddik, Pehlevîce’de zendik ve Farsça’da zendîg şeklinde geçmektedir.1 
Sâsânîler (226-651) döneminde nur ve zulmet şeklinde düalist bir Tanrı anlayışı benimseyen 
Maniheistler, Güney Mezopotamya’da ışık-karanlık şeklinde iki inanca sahip olan topluluğun 
bağlı olduğu din olan Sâbiîler ve monoteist bir teoloji benimseyen ilk dönem Mecûsîliği 
anlamındaki Zerdüştîler için kullanılmıştır. Mani’nin Zerdüşt dinine yönelik Zend diliyle ortaya 
koyduğu ilkeleri benimseyen kesimler bu kavramla ifade edilmiştir.2 Farsça aslının zende girây 
olduğunu belirten İbn Düreyd (ö. 321/933), bunun zamanın sürekliliğine inanan Dehrîlere 
gönderme yapan bir kullanım olduğunu kaydetmiştir.3  

Arapça’ya ez-zindîk (الزنديق) şeklinde geçen bu kelime ile âlemi birbirine zıt iki kadîm 
unsurun yarattığı inancına sahip olan Seneviyye mensupları kastedilmiştir. Çoğulu ez-zenâdika 
 isim haliyle de ez-zendeka ,(تزندق) olup fiil haliyle tezendeka (الزناديق) veya ez-zenâdîk (الزنادقة)

                                                                                 
1  François Clément De Blois, “Zindīḳ”, Encyclopaedia of Islam (EI-2 English) ed. C. E. Bosworth vd. (Leiden: Brill Press, 2012), 11/510-

511. 
2  İlhan Ayverdi, Misalli Büyük Türkçe Sözlük, nşr. Komisyon (İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2011),  “Zındık”, 1387. 
3  Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen İbn Düreyd, Kitâbü Cemhereti’l-luġa, thk. Remzi Munîr Ba‘lebekkî (Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-

Melâyîn, 1987), “Zendeka”, 3/1329. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
222 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

 şeklinde kullanılmıştır.4 Ahireti inkâr eden ve yaratıcının tek olduğuna inanmayan (الزندقة)
marjinal fırkaların yanı sıra5 bu kavram, Ehl-i ilhâd ile Dehrîleri nitelemek için de 
kullanılmıştır.6 Ezherî (ö. 370/980) zındıkların Allah’ın tek olduğuna ve ahirete inanmayan 
kimseler olduğunu kaydetmektedir.7 Yezdân ve Ehrimen şeklinde hayrın ve şerrin yaratıcısı iki 
ilaha inananlar bu vasıfla anılmaktadır.8 Zındıklar nur ve zulmetin iki ezeli cevher olduğu 
akidesini benimsemişlerdir. Onlara göre ışık iyiliği, karanlık ise kötülüğü yaratmıştır.9 
Dolayısıyla zındık terimi bu şekilde gnostik ve düalist anlayışa sahip sapkın oluşumlar için 
yaygın şekilde kullanılmıştır.10 Kavram özü itibarıyla mevcudun dışına çıkma, hâkim kabulü 
reddetme, ana akımı terk etme anlamında sapkın ve heretik bir yöneliş ifade etmektedir. İslam 
öncesi Mani, Mecûsî, Mezdek vb. tüm geleneklerde de hâkim fikir ve itikada muhalefet bu 
kavramla ilişkilendirilmiştir.11 Bu bağlamda İslâm’ın egemen anlayış ve kabullerinin dışında 
kalan her türlü düşünce ve ideolojik yönelimin zındıklıkla ifade edildiği anlaşılmaktadır. 

Zındık teriminin anlamına ilişkin net bir çerçeve çizmek zordur. Bu kavram için yaygın 
kanaat, onların küfrünü gizleyip Müslüman kimliğini gösterme şeklindeki tavırları üzerinden 
şekillenmiş görünmektedir.12 Ayrıca şer‘î emir ve yasaklar konusunda hassas davranmayan ve 
kasıtlı olarak ibadetlerden yüz çeviren kimseler için de bu niteleme kullanılmıştır.13 Bunun yanı 
sıra aklen elde edilen bilginin geçerliliği, tevhid ilkesi, nübüvvet meselesinin gerçekliği, ceza ve 
mükâfatın varlığı ve ölüm sonrası tekrar dirilme ile âlemin sonradan meydana gelmiş olması 
gibi konularda şüphe ve inkâra düşen kimselerin de bu zındıklık kapsamında değerlendirildiği 
anlaşılmaktadır.14 Anlam sahası incelendiğinde bu kavramın itikadî kabul, ideolojik yönelim, 
ahlakî tutum ve siyasî tavırlarla ilişkilendirildiği anlaşılmaktadır. Sıralanan bu hususlar zındık 
kavramına ve zındıklık olgusuna sınırları muayyen bir tanım geliştirmeyi zorlaştırmaktadır. 
Buna paralel olarak süreç içerisinde zındıklığın kapsamının, ortaya çıkacak ‘marjinal’ yeni siyasî 

                                                                                 
4  İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, eṣ-Ṣıḥâḥ: Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, thk. Ahmed Abdülğafûr Attâr (Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-

Melâyîn, 1407/1987), “ez-Zindīḳ”, 4/1489. 
5  Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-ʿAyn, nşr. Mehdî el-Mahzûmî–İbrâhim es-Sâmerrâî (Beyrut: el-Mektebetü’l-Hilâl, 

ts.), “Zendeka”, 5/255. 
6  Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab (Beyrut: Dârü Sadr, ts.), “ez-Zindīḳ”, 10/147. 
7  Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Tehẕîbü’l-luġa, thk. Muhammed Ivaz (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 

1421/2001), “Zendeka”, 9/297-298. 
8  Muhammed A‘lâ b. Alî et-Tehânevî, Keşşâfü ıṣṭılâḥâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm, nşr. Refîk el-Acem (Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996), “ez-

Zindīḳ”, 1/913. 
9  Ebû Abdillâh Ahmed b. Hanbel, er-Red ʿale’ zenâdıka ve’l-Cehmiyye, thk. Sabrî Selâme Şâhîn (Riyâd: Dârü’s-Sebât, 1424/2003), 58-

59. 
10  Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kāmûs, thk. Komisyon (Kuveyt: Matbaatü Hükûmeti’l-

Kuveyt, 1979), “Zendeka”, 25/418-419. 
11  Mehmet Alıcı, “Zendig-Dehr İlişkisi: Kureyşli Zındıkların Zaman ve Ahiret Algısı”, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 

5/4 (2016), 80-86; Serdar Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis (İstanbul: İbn Haldun Üniversitesi Yayınları, 2022), 17-19. 
12  İmâm Mâlik’in “Zındıklar küfürlerini gizler, Müslümanlıklarını gösterirler” yaklaşımı kavramın çerçevesini tayin etmiş 

görünmektedir. Bk. Ebû ʿAbdillâh Mâlik b. Enes, el-Muvaṭṭaʾ, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-
‘Arabî, 1406/1985), “Akdiyye”, 18. 

13  Melhem Chokr, İslâm’ın Hicrî İkinci Asrında Zındıklık ve Zındıklar, çev. Ayşe Meral (İstanbul: Anka Yayınları, 2002), 165. 
14  Chokr, İslâm’ın Hicrî İkinci Asrında Zındıklık ve Zındıklar, 21. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
223 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ve itikadî durumları kapsayacak şekilde esnek tutulması da sağlanmıştır.15 Söz gelimi bir 
taraftan Mu‘tezile için kullanılan bu kavram diğer taraftan İslâmî hüküm ve yasaları tanımayan 
Allah ve ahiret inancı olmayan İbâhiyye için kullanılmıştır. Dolayısıyla bu kavramı belli bir 
düzlemde ele alıp tanımlamak pek mümkün görünmemektedir. Çünkü mezkûr ifadenin çatısı 
altına giren kişi ve gruplar değişkenlik ve çeşitlilik arz etmektedir. Merkūnîler, Maniciler, 
Deysânîler, Mezdekîler gibi dini grupların yanında halife, vezir, kâtip, şair, edip, mütercim, 
mütekellim, muhaddis ve üst düzey devlet adamlarının zaman zaman bu kapsamda 
değerlendirildiği görülmektedir.16 

Zındık kavramı Abbâsîler döneminde çoğunlukla Maniheistler ile irtibatlı görülmüştür. 
Bunda belki de en önemli etken 133/751’de Çin ordularıyla yapılan Talas Savaşı’nda Abbâsîler’in 
ilk kez Karluk Türkleri ile etkileşime geçmiş olmalarıdır. Ortak düşman Çin’e karşı birlikte 
verilen mücadele sonucu yaşanan temasta bir taraftan Türkler İslâmiyet’i tanımaya başlarken 
diğer taraftan Uygurlar arasında yaygın olan bazı inanç biçimleri de Abbâsî toplumunda karşılık 
bulmaya başlamıştır. Manici fikir ve ideolojiler kuşkusuz bunların başında gelmektedir. Nitekim 
Tibet seferi sonrası beraberinde iki Mani rahibiyle dönen Bögü Kağan (759-779), Uygurlar 
açısından radikal sayılabilecek bir adım atmıştır. Uygurlar 163/762’de Bögü Kağan devrinde 
Mani inancını resmi devlet dini olarak kabul etmişlerdir.17 Abbâsî halifeleri ise Müslüman 
Araplar arasında yayılım gösteren bu farklı itikat ve ideolojilerin önüne geçmeye çalışmıştır. 
Öyle ki bizzat Halife Mehdî’nin emriyle 163/779’da Manici gruplar zındıklık kapsamına alınmış 
ve onlara yönelik katı ve sistematik bir takibat başlatılmıştır.18 

İslâm topraklarının sınırlarının genişlemesine paralel olarak farklı din, kültür, 
medeniyet, ideoloji vb. mensupları Müslümanlarla kontrolsüz bir etkileşim içerisine 
girmişlerdir. Bu durum Abbâsî bürokrasisini uzun süre meşgul edecek birtakım siyasî ve itikadî 
sorunları beraberinde getirmiştir. Devlet yönetimi hızlı bir refleks olarak bu tür ‘yabancı’ ve 
‘sapkın’ fikir ve ideolojilerle mücadele etmek için bir dizi adımlar atmıştır. Gelişen siyasi olaylar 
ve ortaya çıkan irili ufaklı birtakım farklı fırka ve oluşumlar karşısında zındıklık kavramının ve 
kapsama alanının genişlemeye başladığı anlaşılmaktadır.19 Nitekim bu kavramın Allah’ın varlığı 
veya birliğini inkâra meyleden yahut dinin sabit ahkâmını reddeden ya da bunlara ilişkin 
tereddüt içerisinde olan ve bu fikirleri toplumda yaymaya çalışarak dinî hükümlerin tahrif ve 
tağyirine çalışan ilhad ehli için de kullanıldığı anlaşılmaktadır.20  

Zındıklık ve ilhad büyük oranda birbirlerinin müradifi olarak kullanılsa da ilhad terimi, 
erken dönemlerden itibaren kişiyi dinden çıkmaya götüren görüş ve düşünceleri benimseme 
anlamında irtidat ile ilişkilendirilmiştir. İlhad hareketinin örgütlü ve sistematik boyuta erişmesi 

                                                                                 
15  Omar, “Some Observations on the Reign of the Abbāsid caliph al-Mahdī 185/775-169/785”, Arabica 21/2 (1974), 142. 
16  Eyyüp Tanrıverdi, “Abbâsîlerin Kültürel Politikası Açısından Mehdî’nin Zındıklık Mücadelesi”, İSTEM 6/12 (2008), 106. 
17  Gülçin Çandarlıoğlu, “Uygurlar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/242-244. 
18  Tanrıverdi, “Abbâsîlerin Kültürel Politikası”, 109 vd; Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis, 9. 
19  Gorges Vajda, “Les zindîqs en pays d’İslam au debut de la Période Abbaside”, Rivista Degli Studi Orientali 17 (1937), 173. 
20  Muhammed Ebû Zehv, el-Hadîs ve’l-muhaddisûn (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1378/1958), 336. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
224 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ise zındıklık kavramıyla birlikte ele alınmıştır. İlhad ve zındıklık, İslâm düşünce tarihinde 
birtakım sapmaları ifade etmek için kullanılmış olmakla birlikte mahiyet, kapsam ve tarihsel 
fonksiyon açısından farklılaşmaktadır. İlhad, genel olarak dinin temel akîdelerine yönelik inkârı 
veya bu akîdelere aykırı eğilimleri kapsamaktadır. Allah’ın varlığı ve birliği, ilâhî sıfatlar, 
nübüvvet müessesesi, vahyin mahiyeti ve âhiret inancı gibi itikada taalluk eden unsurların 
reddi ilhadın temel çerçevesini oluşturmaktadır. Bu yönüyle ilhad daha çok felsefî ve kelâmî 
olup teorik bir sapma niteliği taşımaktadır. Öyle ki tarih boyunca dehrîlik, tabiatçılık, sıfatların 
inkârı gibi temayüller ilhad kapsamında değerlendirilmiştir. Bu akımlar umumiyetle fikrî bir 
ayrışmadan ortaya çıkmakta ve çoğu zaman bireysel bir inkâr tavrına dönüşmektedir. Zındıklık 
ise ilhada göre daha somut ve kitlesel bir mahiyet arz etmektedir. Zındık diye nitelenen 
kimseler, İslâm toplumunda görünüşte müslüman kimliğini korumakla birlikte, pratikte İslâm 
dışı doktrinleri benimseyen ve bunları gizli veya açık biçimde yaymaya çalışan kimseler 
şeklinde tasvir edilmektedir. Bu nedenle zındıklık yalnızca teolojik bir sapma olarak değil, aynı 
zamanda sosyokültürel ve siyasî bir tehdit olarak da algılanmıştır.21 Öyle ki erken Abbasî 
döneminde zındıklık, özellikle kadim Fars inanç ve geleneklerine bağlı unsurların yapılanmaları 
sonucunda kendisini göstermiştir. Zındıklar temelde Müslüman toplumu içten zayıflatmayı ve 
siyasi otoriyete başkaldırıyı amaçladıklarından mücadele edilmesi gereken ciddi bir siyasi sorun 
hâline gelmiştir.22 Dolayısıyla her iki kavram da siyasi ve itikadi aleyhtarlık üzerinden görünür 
hale gelmiş olmakla birlikte ilhad, daha ziyade inanç düzeyindeki teorik sapmaları; zındıklık ise 
belirli bir fikrî hareket, gizli örgütlenme veya ideolojik bir yönelim şeklinde ortaya çıkmaktadır. 
Bu nedenle ilhad, mahiyet itibariyle felsefî ve teolojik içerikli bir inkâr ve sapma ifade ederken 
zındıklık ise bu inhirafın çoğu zaman örgütlü, gizli ve yıkıcı bir faaliyet boyutuna işaret 
etmektedir.23 

Zındıklık olgusu, devletler açısından gerek fikrî gerekse cebrî yollarla mücadele 
edilmesi gereken bir gelişme olarak değerlendirilmiştir. Öyle ki Abbâsîler nezdinde zenâdıka 
hareketi, İslam medeniyetinin en parlak devirlerinde sıra dışı ve tehlikeli akımlardan biri olarak 
görülmüştür.24 Özellikle çeviri hareketleri sırasında Mani ve Mezdek etkisi altındaki Fars 
menşeli bazı entelektüeller, İslam’ı bir Arap dini olarak görmüşler ve onu fikren zayıflatmaya 
yönelik çoğunlukla gizli, zaman zaman da açık bir tutum benimsemişlerdir. Bu süreçte kadim 
Fars dini, kültürü ve geleneğinin üstün yönlerini öne çıkaran eserler yazmaya veya mevcut 
literatürü Arapça’ya çevirip yaymaya yönelik çaba harcamışlardır. Zındıklık olgusu ile Fars 
merkezli tercüme faaliyetleri bu anlamda karşılıklı olarak birbirini besleyen gelişmeler olarak 
değerlendirilebilir.25 

                                                                                 
21  Mustafa Öz, “Zındık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/390-391; İlhan Kutluer, “İlhâd”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/93-94. 
22  Hüseyin Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye fi’l-ʿasri’l-ʿAbbâsiyyi’l-evvel (Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1423/1984), 23-24. 
23  Âtıf Şükrî, ez-Zendeka ve’z-zenâdıka, 107-113. 
24  Hüseyin Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 25-26. 
25  Bernard Lewis, “Some Observations on the Significance of Heresy in the History of Islam”, Studia Islamica 1 (1953), 54-56; 

Kutluer, “İlhâd”, 22/93. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
225 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bu kavram ayrıca İslâm’ın yayılışıyla birlikte birçok fırka ve oluşumla da 
ilişkilendirilmiştir. Bunlardan birisi de irili ufaklı birçok klik ve fraksiyon ihtiva eden 
İbâhiyye’dir. Bu anlayış, dinî kanun ve nizamların, emir ve yasakların, helal ve haramların hatta 
hiçbir ahlak kuralının bağlayıcı olmadığını savunan, her türlü mahremiyetin, mülkiyetin, mal 
ve servetin ortak kullanımını esas alan marjinal bir oluşumdur. İbâhiyye kadınların bile 
kendilerinden menfaat temin edilmesi gereken ortak birer sermaye olduğunu ileri süren ve bu 
manada her şeyi mübah kabul eden bir anlayışı esas almışlardır. Abbâsîler devrinde zındıklığın 
bu gibi ashâbü’l-ibâha ve ehl-i ilhâd için kullanımı da yaygındır.26 

Zındık tabiri, İslâm toplumunda ortaya çıkan Sâsânîler zamanında düalist inancı 
geliştirip yayılmasını sağlayan Zerdüşt, Mezdek ve özellikle Mani’ye tabi olanları kapsarken 
Zendeka, bu türden görüşlerin kendisinde yer bulduğu inanç ve fikirlerin ortak adı olarak 
görülmüştür. Fakat zaman içinde her türlü yabancı ve sapkın anlayışa gönderme yapan siyasi ve 
ideolojik bir kavram haline gelmiştir.27 Mezopotamya’nın Müslümanlar tarafından 
fethedilmesiyle birlikte özellikle Abbâsîlerin ilk dönemlerinde zındıklık ifadesinin birden çok 
din ve mezhebi karşılamak üzere kullanıldığı anlaşılmaktadır. Farklı bölgelerdeki dinî akım ile 
ters düşen itikadî ve amelî esaslardan dolayı zındıklıkla itham olunan din ve mezheplerin 
zaman içerisinde birbirleriyle karıştırıldığı anlaşılmaktadır.28 Söz gelimi, zındık kavramı 
Mecûsîler tarafından Manicilerin kutsal dinî metinleri batıl te’villerle bozma faaliyetleri için 
kullanılmıştır. İslâm’dan sonra da bu çerçevede hareket edilmiş ve bu terim, İslâm’ın kutsal 
metinlerini te’vil ederek zarar verdiği düşünülen kişi ve grupları ifade etmek için 
kullanılmıştır.29 Bu durum kavramın oldukça geniş ve esnek bir anlam sahasına sahip olduğunu 
göstermektedir. İslâm dışı unsurlar için kullanılan bu kavram süreç içerisinde İslam dairesi 
içerisindeki fikri ve itikadi bakımdan hâkim ideolojiye aykırı unsurları kapsayacak şekilde farklı 
bir perspektife sahip olabilmiştir.30 Tabiatıyla zındıklık kavramının sınırlarını belirlemek ve 
hangi unsurların dâhil edilip hangilerinin dışarıda bırakılacağını kesin bir çerçeveye oturtmak 
mümkün görünmemektedir.31 

Çalışma, zındıklık olgusunun erken Abbâsî devrinde hangi siyasi ve sosyal 
gelişmelerden güç aldığını tespite odaklanması bakımından önemlidir. Konuya dolaylı olarak 
değinen bazı çalışmalar olsa da zındıklık olgusunun hangi siyasi ve toplumsal gelişmeler 
nedeniyle güç kazandığı konusunda yeterince derinlemesine bir inceleme yapılmadığı 
anlaşılmaktadır. Bu çalışmalar ağırlıklı olarak kavramın etimolojik ve terminolojik yönüne, 
zındıklığın belli dönemlerdeki çerçevesine, bu oluşumların tasnifine, ilgili soruşturmaların 

                                                                                 
26  Ahmed Emîn, Duha’l-İslâm (Kahire: Müessesetü Hindâvî, 2012), 1/150. 
27  Nahide Bozkurt, Abbâsîler (İstanbul: İSAM Yayınları, 2014), 73-74. 
28  Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis, 47. 
29  Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis, 67. 
30  Ahmet Erkol, “Mu’tezilî Düşüncede Dinamizm ve Mu’tezile Düşüncesinin İslam Toplumunu Dönüştürmedeki Etkisi”, Marife 3/3 

(2003), 136. 
31  Sadık Cihan, Uydurma Hadislerin Ortaya Çıkışında Zındıkların Rolü (Samsun: Etüt Yayınları, 2003), 16; Chokr, İslâm’ın Hicrî İkinci 

Asrında Zındıklık ve Zındıklar, 22, 66. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
226 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

teolojik ve siyasi yönüne, spesifik dönem ve şahıslar özelinde bu oluşumun sosyal ve kültürel 
kabul ve aidiyetlerine odaklanmaktadır. Erken Abbâsî devrinde ortaya çıkan siyasi ve sosyal 
gelişmeler her ne kadar hanedanlığın dinamizmi açısından olumlu ve devlet mekanizmasının 
işlerliği bakımından önemli ise de Müslüman toplumun hâkim din anlayışına aykırı birtakım 
ideoloji ve akımların toplumda çok boyutlu yayılım göstermesi bakımından farklı bir 
perspektiften okunabilecek gelişmelerdir. Bu çalışma, söz konusu zaman diliminde muhalif 
düşünce ve ideolojik eğilimleri merkeze alan zındıklık olgusunun Abbâsîlerin erken döneminde 
güçlenmesini sağlayan siyasi ve sosyal amilleri ele almaya çalışması bakımından emsal 
çalışmalardan ayrışmaktadır.32 

Etik Beyan: Bu çalışma, tüm etik standartlara uygun olarak gerçekleştirilmiştir. Bu 
makalede sunulan bilgi ve bulgular, dürüstlük ve şeffaflık ilkelerine uygun olarak yazıya 
geçirilmiştir. Yazarlar, araştırmanın her aşamasında bilimsel bütünlük ve objektiflikten ödün 
vermemiştir. Çalışma, mali yönden destek veya fon almamıştır. Ayrıca, bu çalışmada kullanılan 
tüm kaynaklara uygun şekilde atıf verilmiştir. Araştırma doküman incelemesine dayalı 
olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. 

2. ZINDIKLIK OLGUSUNUN DOĞUŞU VE TARİHİ ARKA PLANI 
Zındıklık, İslâm’dan önce Araplar arasında belli başlı din ve kültürler sebebiyle bilinen 

bir olgudur. Cahiliye Arap toplumunda ilahi dinlerin yanı sıra Grek, Hint, Pers vb. kültürlerine 
ait inanışlar da söz konusudur. Arapların gerek ticari gerekse kültürel birtakım girişimleri, 
onların diğer kabile ve medeniyetlerle etkileşime girmeleriyle sonuçlanmıştır. Her ne kadar bu 
dönemde zındık tabiri belli başlı gruplara mensubiyeti ifade etmesi bakımından nispeten dar bir 
çerçevede kullanılmışsa da Ebû Amr el-Âs b. Vâil, Ukbe b. Ebî Muayt, Nadr b. el-Hâris ve Übey b. 
Halef gibi bazı isimlerin Kureyş kabilesinden bilinen zındıklar olduğu belirtilmektedir.33 

İslam öncesi Araplarda zındık fikirlerin dönemin önemli ticaret ve kültür şehri Hîre’den 
neşet ettiği bilinmektedir.34 Arap Lahmîlere başkent olan Hîre konumu sebebiyle Bizans, Fars, 
Babil ve Arap kültürlerinin kaynaştığı bir konuma sahiptir. Buna bağlı olarak burada 
Mezdekîlik, Mecûsîlik, Manicilik, Yahudilik, Hıristiyanlık ve Putperestlik gibi çok çeşitli inanç 
biçimlerine rastlanmaktadır. Uzun yıllar Hıristiyanlığın tahakkümü altında bulunan ve kültürel 
yönden farklı dini gelenekleri bünyesinde barındıran Hîre, aynı şekilde Arapların ticari 
ilişkilerinin yoğun olduğu bir konumda yer almaktadır.35 Ticari ilişkiler zaman içinde kültürel 
etkileşime ve dini boyutta karşılıklı etkileşime dönüşmüştür. Bu durum, Cahiliye Dönemi’nin 
önde gelen isimlerinin Hîre bölgesine yaptıkları yolculuklar sırasında oradaki farklı inançlardan 

                                                                                 
32  G. Vajda, B. Lewis, M. Chokr, A. Şükrî, A. Tahiri, M. İbrahim, A.Y. Ocak, S. Cihan, S. Demirel gibi araştırmacıların çalışmaları 

konuyu farklı boyutlarıyla dolaylı şekilde inceleyen çalışmalardan bazılarıdır. Makalede zaman zaman bu kaynaklardan da 
istifade edilmiştir. 

33  Murat Öktem, “Tabakât ve Ricâl Kitaplarında Zındıklık ve Zındık Olduğu Söylenen Hadis Râvîleri”, Tasavvur / Tekirdağ İlahiyat 
Dergisi 7/1 (2021), 962. 

34  Ebû Muhammed Abdullāh İbn Kuteybe, el-Maʿârif, thk. Servet Ukkâşe (Kahire: Dârü’l-Maʿârif, 1969), 621. 
35  Hüseyin Ali ed-Dâkūkī, “Hîre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 38/122-124. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
227 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

etkilenmeleri ve bu etkiyi Kureyş toplumu içinde yaymaları ihtimalini düşündürmektedir.36 Irak 
gibi oldukça merkezi konumda olup ticari ve kültürel yönüyle ön plana çıkan Hîre’de İslâm 
öncesi dönemde özellikle Tanrı, zaman, sıfatlar, ahiret, nübüvvet gibi birçok meselede farklı 
fikirlerin dolaşımda olduğu bilinmektedir. Muhtemelen gelecekte zındıklığın tanımlanmasında 
belirgin bir unsur olarak öne çıkacak olan husus, bu etkileşim sonucunda Hîre’deki çeşitli 
düşünce ve inançların yayılma fırsatı bulmuş olmasıdır.37 

Hz. Peygamber (s.a.v.) döneminde bireysel irtidat edenlerin varlığı bilinmekle birlikte 
zındıklık olgusu sistemli ve yaygın bir biçimde bu dönemde Müslüman toplumda yeterince 
görünür değildir. Bu dönemde münferit irtidat vakalarının temelinde de genellikle İslam’a 
içtenlikle bağlanamama, zayıf iman, önceki inancın etkisinden tam anlamıyla kurtulamama, 
yeni sosyal düzene uyum sağlayamama ya da maddi menfaat beklentisi gibi çeşitli sebeplerin 
bulunduğu görülmektedir. İrtidat edenlerin, İslam’ı araştırıp hatalı buldukları için bu yolu 
seçmedikleri açıkça anlaşılmaktadır.38 Nitekim Hz. Peygamber’in hayatta olması gerekse ondan 
sonraki süreçte Hz. Ebû Bekir (632-634) ile Hz. Ömer’in (634-644) dirayetli yönetimi sayesinde 
toplumda dini ve kültürel açıdan önemli bir durum değişikliği gündeme gelmemiştir. Ancak Hz. 
Osman’ın (644-656) özellikle son dönemlerinde ortaya çıkan birtakım tartışmalar, İslâm 
toplumunu derinden etkilemiştir. Geçmişe nispetle bu dönemin hâkim teması güvensizlik 
üzerine kurulu siyasi rekabetten doğan ve İslâm toplumunda ayrışmaya neden olan bazı 
sorunlardır. Kalıcı bir ihtilafa neden olan iç savaş ve doğurduğu çalkantılı atmosfer 
Müslümanların siyasi tarihini etkilediği gibi ilmi ve kültürel bakımdan aykırı fikirlerin de 
önünü açmıştır.39 

Bir yandan toplumun karşı karşıya kaldığı dâhili sorunlar, diğer taraftan devam eden 
fütuhatın bir neticesi olarak diğer din ve kültürlerle yaşanan etkileşim neticesinde 
Müslümanların gündemine oldukça yabancı bazı meseleler girmeye başlamıştır. Zındıklık 
meselesine dair en erken izleri Hz. Osman’ın ikinci döneminde yaşanan dâhili kargaşaya 
endeksleyen araştırmacılar, zındıklıkla ilgili ilk fikirlerin İbn Sebe (ö. 40/660) ile gün yüzüne 
çıkmaya başladığını belirtmektedirler. Hz. Osman devrinde Müslüman olduğunu ilan eden bu 
şahıs Hicaz, Basra, Kûfe, Dımaşk ve Mısır’da sapık fikir ve ideolojiler yaymaya başlamıştır.40 

Hz. Osman devrinin İslâm toplumu adına zındıklık gibi yeni ve yabancı birtakım 
gelişmelere maruz kalması için erken olduğu ileri sürülebilirse de bu evrenin Hz. Ali (656-661) 
ve sonrası dönemde karşı karşıya kalınacak siyasî, itikadî ve toplumsal problemler için bir tür 
kuluçka evresi olduğu söylenebilir. Zira Hz. Ali ile Muâviye (661-680) arasında cereyan eden 
                                                                                 
36  Nitekim Kureyş içerisinde Mervân b. Muhammed (ö. 132/750), Velîd b. Yezîd (ö. 126/744), Yezîd b. Hâlid (ö. 85/704 ?), Saîd b. 

Hâlid (ö. 14/635 ?) adında dört zındığın bulunduğu şeklindeki fiten türü rivayet için bk. Ebû Abdillâh Nuaym b. Hammâd, 
Kitâbü’l-Fiten, thk. Semîr Emîn ez-Züheyrî (Kahire: Mektebetü’t-Tevhîd, 1412/1991), 1/133. 

37  Alıcı, “Zendig-Dehr İlişkisi”, 808-809. 
38  Fatih Güzel, “Hz. Peygamber Döneminde Bireysel İrtidat”, İslamî İlimler Perspektifinden Dinden Dönme: İrtidat, ed. M. Ali Asar - M. 

Ali Aytekin (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021), 154-155. 
39  Mehmet Bahaüddin Varol, “Raşid Halifeler Dönemi Toplumsal Değişme Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, İSTEM 3/6 (2005), 211. 
40  İbn Sebe’nin fikirleri ile ve Sebeiyye’nin algılanış biçimiyle ilgili farklı bir yaklaşım için bk. Sıddık Korkmaz, Tarihin Tahrifi İbn 

Sebe Meselesi (İstanbul: Araştırma Yayınları, 2005), 23 vd. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
228 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

birtakım hadiseler sonucunda İslâm toplumundaki ayrışma ve fırkalaşma süreci önü alınamaz 
bir hal almıştır. Hz. Ali’nin kendi döneminde İbn Sebe gibi -en azından o dönem için marjinal 
sayılabilecek- birtakım ideolojik yaklaşımlar sergileyen kimselerin bulunduğu anlaşılmaktadır. 
Hz. Ali’nin bu doğrultuda bazı tedbirler aldığından söz edilmekte, sapkın fikirleriyle toplumu 
ifsat etmeye çalışan kimseleri cezalandırdığı nakledilmektedir.41 Dolayısıyla zındıklığın 
Emevîler döneminin sonlarına kadar açıktan devam etmediği savunulabilir.42 

3. ABBÂSÎ DEVRİ ZINDIKLIK OLGUSUNU BESLEYEN GELİŞMELER 
3.1. Dini Söylem Üzerinden Emevî-Abbâsî Çekişmesi 

Emevîler dönemi dış siyaset politikası ve fetih hareketleri bakımından başarılı bir 
görüntü verse de dâhili çalkantı ve karışıklıkları çözebilme konusunda yeterince başarı elde 
edememiştir. Emevîler yönettikleri halkı kendi meşruiyetlerine inandırmak ve bu sayede 
muhtemel isyanların önüne geçmek için cebir ideolojisi benimsemişlerdir. Allah’ın kendilerini 
hilâfet ve hidâyet gibi meziyetlerle taltif ettiğini, Allah’ın iradesi üzerinde ise başka bir iradeden 
söz edilemeyeceğini savunarak kaderci bir söyleme başvurmuşlardır.43 Bu sayede iktidarları 
aleyhinde gelişebilecek olası ayaklanma girişimlerinin teolojik altyapısını ve dini meşruiyetini 
baştan geçersiz kılmak istemişlerdir.44 Halkın itaat ve sadakat üzere devamını sağlamak 
amacıyla ‘kader’ söylemine başvurmuşlardır.45 Dahası Ümeyye oğullarından bazı halifeler halk 
nezdinde otoritelerini pekiştirmek için emînullah, el-imâmü’l-mustafâ, halîfetullah gibi unvan ve 
sıfatlar kullanmışlardır.46 

Emevîlerin karderci söylemine dair eleştirilerde bulunan Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) 
Ma‘bed el-Cühenî (ö. 83/702) ve Gaylân ed-Dımaşkī (ö. 120/738) gibi isimler makbul 
karşılanmamıştır. Bu dönemde hâkim bakış açısının dışındaki siyasî itikadî söylemler iktidar 
tarafından potansiyel bir tehdit olarak görülmüştür. Aleyhte görüş ve düşünce serdeden fikir 
sahipleri hakkında sıkı takibatlar yürütülmüş, bir kısmı ağır şekilde cezalandırılmışlardır.47 Bu 
nedenle Emevîlerin erken dönemlerinde zındıklık düşüncesinin toplumda ciddi bir karşılık 
bulamadığı, iktidar sahiplerinin bu tür aykırı tutum ve kanaatlere karşı politikası nedeniyle 
zındıkların Emevîlerin son dönemlerine kadar toplum nezdinde görünür olmadığı söylenebilir.  

Emevîler’in yıkılışına etki eden çok boyutlu unsurlar, iktidarın Abbâsîler lehine el 
değiştirmesiyle sonuçlanmıştır. Bu süreç farklı dini, kültürel ve etnik unsurların söz sahibi 
olmak istediği yeni bir yapılanmayı beraberinde getirmiştir. Özellikle mevâlî politikasının sona 
ermiş olması Abbâsîler’in önceki iktidara nispetle daha çoğulcu bir yönetim modeli 
benimseyeceği şeklinde yorumlanmıştır. Böylece yeni devlet; idari, iktisadi ve ictimai açıdan 

                                                                                 
41  Konuyla ilişkilendirilen irtidat olayıyla ilgili olarak bk. Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed et-Tahâvî, Şerḥu müşkili’l-âsâ̱r, thk. 

Şu‘ayb el-Arnaûd (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1994), 7/303. 
42  Öktem, “Tabakât ve Ricâl Kitaplarında Zındıklık”, 963. 
43  William Montgomery Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, çev. Osman Demir (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021), 132-136. 
44  Mahmut Ay, Mu’tezile ve Siyaset (İstanbul: Pınar Yayınları, 2002), 100-101. 
45  Hanifi Şahin, “İlk Dönem Kader Tartışmalarında Siyasetin Rolü”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 36 (2011), 67-68. 
46  Şahin, “İlk Dönem Kader Tartışmalarında Siyasetin Rolü”, 59. 
47  Mehmet Emin Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı (Ankara: OTTO Yayınları, 2017), 16-23. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
229 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

imtiyazlı bir sınıf olarak telakki edilen Arap unsuru ile diğer milletlerden İslâm’a giren kimseler 
arasında ayrım yapılmasının önüne geçmiştir.48 Bu durum Abbâsî yönetimine bazı açılardan 
fayda sağlarken birtakım yeni sorunları da beraberinde getirmiştir. Bu sorunlardan belki de en 
önemlisi Abbâsî iktidarıyla birlikte Arap-Fars rekabetinin Farslılar lehine değişmeye başlamış 
olmasıdır. Bu tablonun Farisi karakterli ayaklanmalara kadar uzandığı ve hâkim fikir ve itikada 
karşı tutumlarıyla öne çıkan zındıkların lehine bir atmosfer ürettiği anlaşılmaktadır.49 

Abbâsîlerin kuruluşu esnasında Fars unsurların hedeflerinin başında devletin 
kuruluşuna yardımcı olarak devlet kademelerinde söz sahibi olmak istemeleri gelmektedir. 
Onların bu sayede Müslümanların fetihler yoluyla ellerinden aldıkları ihtişamlı günlere yeniden 
döneceklerine inandıkları anlaşılmaktadır. Fars menşeli unsurların yönetimin el değiştirmesiyle 
eskiye nispetle taltif görüp gerek siyasi gerekse bürokratik makamlar elde ettikleri 
görülmektedir.50 Abbâsî halifelerinin belli başlı devlet kadrolarında istihdam ettiği Arap dışı 
unsurların başında Fars kökenliler gelmekteydi. Bu durum devletin asıl sahibi olduğunu 
düşünen Araplar ile Farslar arasında bir güç ve yetki rekabetine yol açmış görünmektedir.51 

Emevîler döneminde amaçlarını yeterince tatbik sahası bulamayan zındıklar, 
Abbâsîlerin yönetimiyle birlikte nispeten daha geniş hareket alanı elde etmişlerdir. Farklı din 
ve kültürlere mensup bu kesimler sonradan İslâm’ı kabul etmelerine rağmen eski inanç ve 
kültürlerini bütünüyle terk etmemişlerdir. Geçmiş fikir ve ideolojilerini, bilinçli bir şekilde 
sürdürmek ve yaymak suretiyle toplumu ifsada yönelmişlerdir.52 Dolayısıyla Abbâsî 
halifelerinin izlediği siyasi politika gereği muhtelif din ve kültürlere müsamaha göstermeleri ve 
bunun yanında onlardan devlet yönetiminde çeşitli kademelerde yararlanmaları, zındıklık 
olgusunun Müslüman toplumun ve idarecilerin gündemine girmesine neden olmuştur.53 

Ebû Ca‘fer el-Mansûr’dan (754-775) itibaren gerek siyasi gerekse kültürel politikalarda 
kendisini gösteren Fars yanlılığı, Halife Me’mûn (813-833) dönemine gelindiğinde tam 
anlamıyla görünür hale gelmiştir. Çünkü her ne kadar önce kardeşi Emîn’in (809-813) ondan 
sonra da kendisinin halife olması yönünde resmi kanalla bir tayin yapılmışsa da 
Hârûnürreşîd’in (786-809) ölümünden sonra durum değişmiştir. Emîn halife olunca ilk icraat 
olarak kardeşi Me’mûn’u veliahtlıktan uzaklaştırmaya çalışmıştır. Emîn’in, vezir Fazl b. Rebî‘nin 
(ö. 208/823) bu doğrultudaki direktifleriyle hareket etmesi Abbâsî yönetiminde mevcut 

                                                                                 
48  Âdem Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri: Asabiyyeden Şuûbiyyeye” İSTEM 6/12 (2008), 32. 
49  Ağırlıklı olarak zındıklarca örgütlenen ve yönetimden hoşnut olmayan unsurların da karıştığı ayaklanma hareketlerini ihtilalci 

kitlesel zendeka hareketi olarak değerlendiren bir görüş için bk.  Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler: 
15.-17. Yüzyıllar (İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, 1998), 23-27. Ayrıca Fârisî karakterli ayaklanmaların 
siyasi ve itikadi nedenleri için bk. Mehmet Azimli, “Abbâsîler’in İlk Döneminde Farisî Karakterli İsyanlar”, İslâm Tarihi ve 
Medeniyeti 5: Abbâsîler (I), ed. Nahide Bozkurt - Mustafa Demirci (İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 228-234. 

50  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, 261-262. 
51  Gerlof van Vloten, Arab Hâkimiyeti, çev. Mehmed Said Hatiboğlu (Ankara: OTTO Yayınları, 2021), 114. 
52  Sadık Cihan, Uydurma Hadislerin Doğuşu ve Sosyo-Politik Olaylarla İlgisi: Hz. Peygamber Devrinden Abbasi Halifesi Mu’tasım Dönemine 

Kadar (Samsun: Etüt Yayınları, 1997), 17; Cem Zorlu, “Abbâsî Devleti’ne Karşı İlk Silahlı Hareketler”, Marife Dini Araştırmalar 
Dergisi 1/1 (2001), 106. 

53  Chokr, İslâm’ın Hicrî İkinci Asrında Zındıklık ve Zındıklar, 20. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
230 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

dengelerin bozulmasına yol açmıştır. Emîn’in halifeliğe gelmesi, hilafetin idari yapı ve 
zihniyetinde birtakım değişimleri de beraberinde getirmiştir. Bu gelişmeler, Abbâsî 
hanedanının kuruluşuyla başlayıp Ebû Müslim el-Horasânî’nin öldürülmesi ve Bermekî ailesinin 
tasfiyesiyle birlikte kesintiye uğrayan Arap dışı unsurların iktidar mücadelesini bu dönemde 
yeniden gündeme getirmiştir. Fars kimliğini ve zihniyetini temsil eden çevrelerden oluşan bu 
unsurlar, Me’mûn’un çevresinde bir araya gelerek Emîn’in temsil ettiği egemen Arap merkezli 
siyaset anlayışına karşı yeniden mücadeleye başlamışlardır. Emîn’in halife oluşunda önemli bir 
rol oynayan Fazl b. Rebî‘, bu süreçte Fars unsurlarına karşı yürütülen siyasi mücadelede Arapçı 
eğilimlerin bir temsilcisi olarak öne çıkmıştır. Bu süreçte Me’mûn’un en yakınında ise ileride 
kendisini vezir olarak atadığı Fazl b. Sehl (ö. 202/818) yer almıştır. Fars kökenli vezir Fazl b. 
Sehl, Bermekî ailesinin yönetimde olduğu zamanlarda onlarla kurduğu iyi ilişkileri sebebiyle 
bazı idari kadrolarda istihdam edilen bir figürdür.54 Dolayısıyla bu dönem, iki farklı kutbu temsil 
eden vezirler marifetiyle devlette Arap ve Fars rekabetinin görünürde olduğu bir vasata tekabül 
etmektedir. Bu rekabetin ağırlıklı olarak Fars menşeli grupların Araplara karşı gerek siyasi 
gerekse kültürel bakımdan mücadele içerisine girmeleriyle hız kazanmıştır.  

Hârûnürreşîd’in vefatı sonrası Me’mûn üzerindeki nüfuzunu artıran Fazl b. Sehl, 
ilerleyen süreçte meydana gelecek hadiselerde belirgin bir şekilde liderlik rolü üstlenmiştir.55 
Emîn ile Me’mûn’un güç ve iktidar rekabeti, temelde iki kardeş üzerinde nüfuz ve etki sahibi 
olan Fazl b. Rebî‘ ve Fazl b. Sehl tarafından temsil edilen Arap-Fars çekişmesidir. Bu çekişme 
vezirler marifetiyle siyasi bir boyut kazanmış görünmektedir. Me’mûn’un hem annesinin hem 
vezirinin Fars kökenli olması onun hem yönetim anlayışını hem de izleyeceği politikaları 
etkilemiştir.56 Fazl b. Sehl’in doğup büyüdüğü sosyokültürel çevrenin etkisi, Sasânî devlet ve 
idare geleneği altında yetişmesi, Bermekî ailesi tarafından himaye ve istihdam edilmesi, 
Müslüman olmadan önce Mecûsî bir aileye mensup olması, Pehlevice’den Arapça’ya çeviriler 
yapmış olması ve Me’mûn’a bir hilafet armağan etmesi sonrası geniş yetkilerle vezirlik 
makamında bulunması gibi birçok faktör, onun siyasi ve sosyal hadiseler karşısındaki Fars 
yanlısı tutumuna yansımış görünmektedir. Bulunduğu konum ve elinde tuttuğu yetkileri 
itibarıyla Fazl b. Sehl'in genel anlamda Abbâsî devlet ve yönetim anlayışını etkileyen Fars 
geleneğinin bir temsilcisi olduğu söylenebilir.57 Dolayısıyla Me’mûn Araplardan ziyade 
bürokraside Fars unsurların istihdamına ağırlık vermiştir. Bürokrasideki bu denge merkezinin 
değişmesi siyasi ve ictimai açıdan izlenen politikaları etkilemiş ve zındıkların da içinde 
bulunduğu zararlı grupların hareket alanının genişlemesine neden olmuştur. Öyle ki bu evrede 
Abbâsîler dönemi zındıklık faaliyetlerinin arttığı görülmektedir. Bu dönemde çeşitli dini ve 
kültürel bileşenlerin muhtelif saiklerle İslâm akidesini bozma düşüncesi ile tahripkâr bir 
faaliyet içerisinde girdikleri anlaşılmaktadır.58 
                                                                                 
54  Mesut Can, “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl b. Sehl’in Rolü”, İSTEM 14/28 (2016), 333-334. 
55  Can, “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl b. Sehl’in Rolü”, 337. 
56  Ebü’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn el-Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve meʿâdinü’l-cevher, (Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2005), 4/5. 
57  Can, “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl b. Sehl’in Rolü”, 347. 
58  Cihan, Uydurma Hadislerin Ortaya Çıkışında Zındıkların Rolü, 17-18. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
231 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3.2. Beytü’l-Hikme ve Tercüme Hareketleri 
Erken Abbâsî devrinde dini ve kültürel bakımdan hâkim anlayışın dışında yeni dini ve 

kültürel ögelerin ortaya çıkmasında tercüme hareketlerinin etkili olduğu anlaşılmaktadır. Öyle 
ki, fetih hareketleriyle birlikte sadece coğrafi sınırlar genişlemekle kalmamış; Müslümanlar 
Grek, Roma, Hint ve Fars kültür ögeleriyle yoğun bir etkileşime girmişlerdir. Grekçe, Sankristçe, 
Pehlevîce, Hintçe, Süryanice ve Nebatî dillerinde üretilen felsefi birikim tercümeler vasıtasıyla 
hızlı bir şekilde Arapça’ya taşınmaya başlamıştır.59 Bu durum basit bir çeviri faaliyetinin 
ötesinde Bâbil’den Yunan’a kadar asırlar boyunca devam eden bilim, felsefe ve hikmete dair 
müktesebatın başka bir dile, yeni bir kültüre ve farklı bir dini geleneğe aktarımı anlamına 
gelmektedir. Bu gelişme merak uyandıran, dikkat çekici ve olumlu bir durum olarak 
görülebilirse de söz konusu ilmi mirasa henüz aşina olmayan ve son derece farklı bir muhayyile 
ve metafizik çerçeveye sahip Müslüman toplum ve gelenek açısından bir tür meydan okumayı 
da beraberinde getirmiştir.60 Öyle ki tercüme hareketleri neticesinde İslam dinine özgü birtakım 
meseleler ilk defa felsefenin ilgi alanına girmiştir. Öncesinde Tanrı, bilgi, varlık, insan ve âlem 
gibi konular üzerine seyreden felsefî içerikli tartışmalar, Abbâsîler devri tercüme faaliyetleri ile 
Mu‘tezile’nin öncülüğünde nübüvvet, tevhid, ahiret, sıfatlar, kader, mucize, vahiy vb. gibi 
konuları içine almaya başlamıştır.61 

Tercümeler yoluyla kadim Antik-Helenistik kültür ve geleneğinin kavram, problem, 
mantık, şema ve tasavvurlarını içine alan tartışma konuları, hâlihazırda sistemini henüz 
tamamlamamış İslami ilimlerin mevcut tartışmalarına dâhil olmuştur. Bu dönemde üst düzey 
devlet kademelerinde görev alan Nevbaht, Buhtişû, Bermekî unsurlar gibi Sâsânî geleneğini 
devam ettiren Farslılar benimsedikleri Zerdüşt temelli imparatorluk algısını destekleyecek 
biçimde tercüme hareketlerine dâhil olmuşlardır.62 Bu dönemde Müslümanlar arasında özellikle 
Fars menşeli din ve inançların etkileri görülmeye başlamıştır. Özellikle çeviri hareketleri 
sırasında, Mani ve Mezdek’in etkisi altındaki bazı Fars entelektüelleri İslam’ı bir Arap dini 
olarak değerlendirmişler; bu yüzden, fikri ve itikadi yönlerden ona birtakım eleştiriler 
yöneltmişlerdir. Zındıklar bu süreçte gizli ve açık bir şekilde kadim Fars kültürünün, dininin ve 
geleneğinin üstünlüklerini vurgulayan eserler yazmak veya bu doğrultudaki mevcut literatürü 
Arapça’ya çevirip yaymak üzerine mesai harcamışlardır. Bu durum kendi kültür ögelerini ve 
dini geleneğini başka bir dile ve kültrel havzaya ulaştırma çabası olarak yorumlanabilirse de 
sonuçları itibarıyla zındıklık olgusunun etki alanı ile Fars merkezli çeviri faaliyetleri birbirini 
besleyen gelişmeler olarak değerlendirilebilir.63 

                                                                                 
59  Mustafa Demirci, Beytü’l-Hikme: Kuruluşu, Etkileri ve İşleyişi (İstanbul: İnsan Yayınları, 1996), 95-100. 
60  Çeviriler sonrası ortaya çıkan entelektüel ve teolojik tartışmalar için bk. Bekir Karlığa, İslam Düşüncesi’nin Batı Düşüncesi’ne 

Etkileri (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2004), 230-232.  
61  Mustafa Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları -Cedel-Tercüme ve Tabiî Bilimlerdeki Rolü-”, Marife Dini 

Araştırmalar Dergisi 3/3 (2003), 112-115; Özdemir ve Şafak, “Abbâsîlerin İlk Yüzyılında Tercüme Faaliyetleri ve Grek Felsefesinin 
İslam Dünyasına Girişi”, İlahiyat Araştırmaları, ed. Hüseyin Güneş - Fevzi Rençber (Ankara: Serüven Yayınları, 2024), 127. 

62  Dimitri Gutas, Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken Abbasi Toplumu, çev. Lütfü Şimşek 
(İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003), 43-44. 

63  Lewis, “Some Observations on the Significance of Heresy”, 54-56; Kutluer, “İlhâd”, 22/93. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
232 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bu durum Müslüman toplum için yeni sayılabilecek tartışmalı konuların gündemde 
kalmasını sağlarken zındıklar kendi görüş ve ideolojilerini yaygın hale getirmek bakımından bu 
ortamdan faydalanmışlardır. Öyle ki bu dönemde itikat ve amel bakımından tahripkâr 
ideolojilerini yaygınlaştıran zındıklar için hususi tedbirlerin alınması zarureti doğmuştur. 
Halife Mansûr, Manici ve agnostik düşünce sahiplerince tetiklenen zındıklık faaliyetleriyle 
mücadele içerisine girmiş; İslâm’ın fikrî ve felsefî açıdan savunulup sapkın fikirlerin toplumdan 
arındırılması için çeşitli önlemler almıştır.64 

Bu önlemlerin cezaî ve fikrî mücadele tarzı olmak üzere iki koldan yürütüldüğü; ilkinin 
Mehdî, ikincisinin ise Me’mûn tarafından yaygın şekilde tatbik edildiği anlaşılmaktadır. Buna 
göre kadim din ve gelenek mensuplarıyla çeviriler yoluyla husule gelen kültürel etkileşim 
neticesinde zındık fikirlerin tespiti ve soruşturulması amacıyla Mehdî tarafından Divânü’z-
Zenâdıka teşkilatı kurulmuştur.65 Halife Mehdî, Müslümanların hâkim itikat ve fikir yapısına 
yabancı bu faaliyetlerin takibi için kurumsal bir yapı ihdas etmiş, yöneticiliğine de Ömer el-
Kelvâzî’yi (ö. 168/785) getirmiştir. Kelvâzî sıkı şekilde zındıkları takip ettirmiştir. Hatta o, Halife 
Mansûr’un kâtibi Yezîd b. el-Feyz’i yakalayıp sorgulamıştır. Rivayetlere göre Yezîd suçunu itiraf 
etmiş ve hapsedilmiştir.66 Bu dönemde Halife, Bağdat’ta çok sayıda zındık tespit edip 
öldürtmüştür.67 Kelvâzî’nin vefatından sonra yerine atanan Muhammed b. Îsâ da bu amansız 
takibatı sürdürmüş, birçok zındığın öldürülmesi talimatını vermiştir.68 Bu dönemde zındıklık 
ithamıyla tespit edilen kişilerden tövbe etmeleri ve fikirlerinden dönmeleri istenmiştir. Sapkın 
fikirlerinde ısrarcı olanlar ağır şekilde cezalandırılmıştır.69 Halife Mehdî’nin cezai mücadelenin 
yanı sıra fikri anlamda zaındıkların fikir ve itikadını çürütmeye yönelik teliflerde bulunmaları 
için kelamcılara talimat verdiği kaydedilmektedir.70 Ayrıca Mehdî’nin zındıkların takip ve 
tecziyesini valileri üzerinden değil de hisbe üzerinden yürütmesi, uygulamayı şer‘î açıdan daha 
meşru kılmak istemesiyle ilgili olmalıdır. Zira hisbe teşkilâtı toplumun genel ahlâkını korumak, 
kamu düzenininin muhafazası ve denetimi görevini üstlenen bir kuruluş olduğundan valiler 
yerine muhtesiplerin bu görevi yerine getirmeleri, zındıklık olgusuyla mücadeleyi şahsi bir 
mesele olmaktan çıkartarak dini bir çerçeveye oturtmaktadır.71 

Bununla birlikte bu dönemde Mehdî’nin talebi üzerine zaman zaman çeşitli âlimler 
halka açık alanlarda zındıklarla münazaralar gerçekleştirmişlerdir. Bu kapsamda Nazzâm, Îsâ b. 
Subeyh ve Allâf gibi Mu‘tezilî âlimler Manici ve Senevî inanca mensup zındıklarla fikri 

                                                                                 
64  Sümeyye Güneş, “İslâm Bilimini Kurumsallaştıran Bir Akademi: ‘Beytülhikme’ (Kuruluşu, Misyonu ve Etkileri)”, Kadim Akademi 

Sosyal Bilimler Dergisi 6/2 (2022), 170. 
65  Tanrıverdi, “Abbâsîlerin Kültürel Politikası”, 110-111. 
66  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm (Mısır: Dârü’l-Maʿârif, 

1387/1966), 8/165. 
67  Lewis, “Some Observations on the Significance of Heresy”, 55-56. 
68  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/167. 
69  Ebû Avad Âtıf Şükrî, ez-Zendeka ve’z-zenâdıka (Umman: Dârü’l-Fikr, ts), 161-162. 
70  Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 4/251. 
71  Nagihan Doğan, “Erken Abbasi Hilafetinde Zındıklık ve Zendeka Algısı”, Ötekinin Peşinde haz. Mehmet Öz - Fatih Yeşil (Ankara: 

Timaş Yayınları, 2015), 226. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
233 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tartışmalarda bulunmuşlar onların görüşlerine reddiyeler yazmışlardır.72 Böylelikle Abbâsî 
kültürel egemenliğinin sağlanması adına zındıkların toplum üzerindeki düşünsel etkilerinin 
ortadan kaldırılması amaçlanmıştır.73 Burada Halife Mehdî’nin, Nastûrî Patriği I. Timetheos’tan 
Aristo’ya ait Topica (Kitâbü Mevâzıʿi’l-cedel) adlı kitabı tercüme etmesi yönünde talepte 
bulunması da önemlidir. Öyle ki bu eser belli bir meseleye dair ikna, izah, tartışma ve savunma 
yöntemi olan cedel metoduna yöneliktir.74 Dolayısıyla zındık ve İslam dışı unsurlar ile yapılan 
dini münazaralarda bu eserin tercümesinin topluma yararlı olacağının düşünüldüğü 
anlaşılmaktadır. Nitekim bu girişimin öncesinde İbnü’l-Mukaffa adlı meşhur zındık, Aristo’nun 
mantığa dair teliflerinden biri olan Kitâbü’l-Manṭıḳ eserini sapkın fikir ve ideolojisini yayma 
amacıyla Arapça’ya çevirmiştir. İbnü’l-Mukaffa Fars idaresi, siyaseti, geleneği ve kültürü 
hakkında pek çok eseri Arapça’ya kazandırmıştır. Fars asabiyeti savunmakla tanınan bu şahsın, 
İslam kültürüne karşı Fars kültürünü yaymayı ve toplumda hâkim kılmayı hedeflediği 
anlaşılmaktadır.75 Zira onun öldürülmesindeki nedenlerden biri yaptığı çeviri çalışmalarıdır.76 
Özellikle Muʿârazatü’l-Kurʾân ve Mezdek, Mani, Zerdüşt gibi eski Fars öğretilerine dair çeviri ve 
telifler de bulunması nedeniyle zındıklıkla suçlanmıştır.77 Benzer şekilde maddenin ezeli 
olduğunu savunan, Kur’an’ın tahrif olduğunu ileri süren Kitâbü Rûḥâniyyeti’l-hak, Kitâbü’l-
Müteharrik ve Kitâbü’n-Nûr ve’z-zulme gibi kitapların kendisine nispet edildiği İbn Deysân adlı 
zındık,78 bu dönemde Nazzâm ile Ebü’l-Hüzeyl’in en güçlü rakipleri arasında gösterilmiştir. Ona 
atfedilen kitapların çeviriye konu edilmesi, zındıkların İslam akidelerini doğrudan hedef 
aldıklarını göstermektedir. Doğrusu Mani, Mezdek, Deysan vb. inançlarla ilgili eserlerin 
Arapça’ya taşınmasını asıl amacı, İslam’a karşı yürütülen mücadelede kültürel bir cephe 
oluşturmaktır. Bu eserler, aynı zamanda Fars kültürünü yayma ve Fars milliyetçiliğini 
destekleme çabalarının birer unsuru olarak görülmüştür.79 

Mehdî döneminde fikri mücadenin yanı sıra ziyade sert tedbirlerin de gündemde 
olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin Taberî’nin verdiği bilgiye göre 163/780 yılında Halife 
Mehdî’nin, beraberindeki heyetle Halep’e ulaştıkları sırada Mukanna‘ el-Horasânî’nin ölüm 
haberini almış; bunun üzerine Abdülcebbâr el-Muhtesib’i bölgedeki zındıkları tespit edip 
toplamakla görevlendirmiştir. Abdülcebbâr bölgedeki zındıkları toplayarak Mehdî’nin 
Dâbık’taki huzuruna çıkarmıştır. Halife, bu kimselerden bir kısmını idam ettirmiş ve astırmıştır. 
Onun bu hadise sırasında zındıklara ait kitapları da toplattırıp imha ettirmesi mücadelenin 
diğer bir yönüne işaret etmektedir.80 Halife devam eden süreçte de çok sayıda zındığın peşine 
düşmüş ve zındıkları tespit ettirip infaz ettirmiştir. Öyle ki Manici ideoloji benimseyen, İslâm’a 

                                                                                 
72  Ebü’l-Ferec Muhammed İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, thk. Rızâ Teceddüd (Tahran: y.y., 1971), 203-206. 
73  Özdemir ve Şafak, “Abbâsîlerin İlk Yüzyılında Tercüme Faaliyetleri”, 126. 
74  Gutas, Yunanca Düşünce Arapça Kültür, 66 vd. 
75  Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 23. 
76  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, 263-264. 
77  Emîn, Duha’l-İslâm, 1/196, 199 vd. 
78  İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 402. 
79  Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları”, 114-115. 
80  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/148. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
234 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

aykırı düşüncelerini yaymaya çalışan ve bu doğrultuda hadisler uydurarak İslâm akidesine zarar 
vermeyi amaçlayan Abdülkerîm b. Ebi’l-Avcâ (ö. 155/772) ile dini konularda hassas 
davranmayan, İslam dışı epiküryan bir yaşantı biçimini benimsemek ve Hz. Peygamber namına 
hadis uydurmakla yargılanan, Zerdüşt öğretilere temayülüyle bilinen meşhur zındık Beşşâr b. 
Bürd (ö. 167/783) bu dönemde infaz edilen önemli isimler arasında yer almaktadır. Hammâd b. 
Halef, İshâk b. Halef, Hammâd b. Zibirkân, Ebü’ş-Şamakmak gibi şairler de bu dönemde 
zındıklıkla suçlanmışlardır. Bu süreçte zındıklık soruşturmalarının dini veya etnik nedenlerle 
değil, Mehdî’nin aristokratik ve mutlakiyetçi yönetim anlayışı ekseninde siyasi amaçlarla 
gerçekleştirildiği ileri sürülebilir.81 Nitekim bu kapsamda sadece Fars ve diğer etnik unsurları 
değil bazı Araplar da sorgulanmıştır. Söz gelimi Ya‘kub b. Fazl ve kızı ile Dâvûd b. Ali’nin oğlu ile 
Ömer b. Abdilaziz’in torunu Âdem de zındıklıkla yargılanmıştır.82 Yûnus b. Ebî Ferve, İsmâil b. 
Süleyman b. Mücâhid, Ali b. Halîl, İbn Ali el-Cihânî, Dâvûd b. Ravh b. Hâtim, İbn Tayfûr ve 
Muhammed b. Ebî Eyyûb ise zındıklık ithamıyla tutuklanmışlar, fakat onların bir kısmı bu 
suçlamayı reddedip yemin ettikleri için serbest bırakılmışlardır.83 Dahası Mehdî’nin gözde veziri 
Rebî‘, bizzat Halife tarafından vezirlikten alınıp hâcib olarak görevlendirince yerine atanan 
Muâviye b. Ubeydullah el-Eş‘arî’yi zındıklık töhmeti üzerinden azlettirmek istemiştir. Muâviye 
b. Ubeydillah’ın yetkin ve dürüst bir vezir olduğunu ve karakterini lekeleyecek bir durum 
olmadığını iyi bilen Rebî‘, onun Muhammed (veya Mervân) adındaki oğlunun zındık olduğunu 
iddia etmiş ve kendisini savunmasına bile izin vermeden onu öldürtmüştür. Zındıklığı 
nedeniyle öldürülen bir kimsenin babasının sadakatine itimat edilemeyeceği söylemiyle 
Muâviye b. Ubeydillah’ın azledilmesinde doğrudan rol oynamıştır. Fakat yine de Rebî‘ çok arzu 
ettiği eski görevine geri dönememiştir.84 

Bunun yanı sıra şiir ve hicivleriyle başta tevhid olmak üzere çeşitli itikadi esasları tahkir 
eden isimler de soruşturulmuş ve cezalandırılmıştır. Hammâd el-Acred (ö. 161/778), Ebû 
Dülâme (ö. 161/777), Muhammed b. Munâzir gibi kişiler bahsedilen halleri ile tanınıp 
haklarında zındık hükmü verilenlerdendir.85 Kimi durumlarda zındıklıkla suçlanan kişilerin 
sorgulamalarına halifenin de müdahil olduğu görülmektedir. Örneğin, Sâlih b. Abdülkuddûs’un 
(ö. 167/783) sorgulanması sırasında halife orada bulunmuştur. Kendisi, kelâmcılarla girdiği 
tartışmalar nedeniyle tanınan bir figürdür. Halife, onun yakalanmasını emretmiş ve huzuruna 
getirildiğinde müspet şahsiyetinden etkilenerek serbest bırakmıştır. Ancak daha sonra tekrar 
çağırdığı bu kişiyi, insanların öteden beri benimsediği tavır ve davranışları kolayca 
değiştiremeyeceğini belirterek ölüme mahkûm etmiştir ve muhtemelen bu tür fikir sahiplerine 
bir mesaj vermek için onun cesedini şehirdeki köprüye astırmıştır.86 
                                                                                 
81  Mahmood Ibrahim, “Religious Inquisition as Social Policy: The Persecution of the Zanadiqa in the early Abbasid Caliphate”, 

Arab Studies Quarterly 16 (1994), 55-56, 68. 
82  Ibrahim, “Religious Inquisition as Social Policy”, 57. 
83  Vajda, “Les zindîqs en pays d’İslam”, 181 vd; Omar, “Some Observations”, 140 vd. 
84  Ibrahim, “Religious Inquisition as Social Policy”, 56. 
85  Demirel, Düalist Zındıklar ve Hadis, 92-98. 
86  Mehdî onu geri çağırdı ve bu şiir sana ait değil mi, diyerek onun şiirini okumaya başladı: “Yaşlı adam huyunu terk etmez / Ta ki 

toprağa gömülünceye kadar… / Vazgeçmiş gibi görünse de cehaletine geri döner. / Tıpkı hastalığı nükseden cılız bir hasta gibi…” Bu 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
235 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Sonrasında Halife Hâdî de bu konuda geleneksel Abbâsî siyasetini takip etmiştir. Öyle ki 
Halife Mehdî, huzuruna getirilen bir zındığın tövbeye davet edilmesine rağmen bundan 
kaçınması üzerine idam emrini verdikten sonra oğlu Hâdî’ye bu meselenin öneminden söz 
ederek ona zındıklıkla mücadele etmesi yönünde vasiyette bulunmuştur. Vasiyetinde 
zındıklarla mücadelede hiçbir şekilde taviz verilmemesi gerektiğine vurgu yapmış, zındıkların 
sapkın inanç ve düşüncelerini ana hatlarıyla oğluna aktarmıştır. Ardından gördüğü bir rüya 
üzerinden bu duruma açıklık getirmiş rüyasında atası Abbâs’ı gördüğünü, kendisine iki kılıç 
hediye ettiğini, bu kılıçlarla nur ve zulmete inananlara karşı savaşmasını istediğini 
söylemiştir.87 Hâdî’nin de “Andolsun, eğer yaşarsam, bu fırkanın tamamını tek bir göz bile 
kırpan bırakmayıncaya kadar öldüreceğim.” dediği ve bu vasiyete sıkı sıkıya bağlı kacağını 
bildirdiği zikredilmektedir.88  

Hâdî, kısa süren iktidarı boyunca esnasında zındıkları sürekli izleyerek gereken cezaları 
uygulamıştır. 169/785 yılında, zındıkları takibata alarak birçok kişiyi öldürtmüştür. 
Öldürülenler arasında kâtiplerden Yezdân b. Bâzân ile Nehrevân halkından Ali b. Yaktîn de 
dâhil olmak üzere önemli isimler yer almıştır. Bir hac menasiki olan tavafı alaycı bir şekilde 
harman döven hayvanlara benzettiği için bu tavrı onun zındıklığına delil kabul edilmiş ve Ali b. 
Yaktîn halka açık bir meydanda idam edilmiştir. Öyle ki Halife babasının aksine 
Haşimoğulları’ndan Ya‘kûb b. el-Fadl başta olmak üzere çok sayıda zındığı öldürerek babasının 
vasiyetini yerine getirmiştir.89 Onun zındıkları yargılamak ve infaz etmek üzere bin kadar 
darağacı hazırlattığı ancak çok geçmeden vefat ettiği kaydedilmektedir. 

 Hârûnürreşîd devri; sosyal, kültürel, siyasi ve iktisadi vb. bakımdan pek çok sahada 
kayda değer gelişmelerle Abbâsîlerin en görkemli dönemi olmasına rağmen Hâricî ve Şiîlerin 
başlattığı kıyam hareketleri, Kelb-Kays çatışmasına dayalı isyanlar, Berberî ayaklanmaları ile 
yönetimden gayrı memnun unsurların ve heretik oluşumların ayaklanma hareketleri yönetimi 
meşgul etmiştir. Hârûnürreşîd zamanında sapkın fikirleriyle tanınan Amr b. Muhammed el-
Amrekî adlı zındığın etrafında örgütlenen ve kırmızı renk kıyafetleri sebebiyle kendilerine 
Muhammire denilen heretik oluşum Cürcân dolaylarında isyan başlatmıştır. Alî b. Îsâ b. 
Mâhân’ın raporuyla zındıkların bu isyan girişimini haber alan Hârûnürreşîd, Amr b. 
Muhammed’in öldürülmesi talimatını vermiş; böylece zındık fitnesi dağılmadan 
söndürülmüştür.90 Hârûnürreşîd devrinde kelamcılar yerine muhaddis ve fakîhler, zındık ve 
mülhidlerle yürütülen fikri mücadelede etkin rol almışlardır. Ancak cedel yöntemine yabancı 
oldukları için bu konuda başarılı olamamışlardır. Hint hükümdarının talebi üzerine 

                                                                                                                                                              
sözlerin ardından Mehdî “Demek ki sen de zındıklık huyunu ölene kadar bırakamayacaksın.” diyerek öldürülmesini emretti. Bk. 
Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 53-54. 

87  Vasiyetindeki  ِفإَنِ يِ رَأيَْتُ جَدَّكَ الْعبََّاسَ فيِ الْمَناَمِ، فَقَلَّدنَيِ سَيْفيَْنِ، وَأمََرَنيِ بِقتَلِْ أصَْحَابِ الاثنْيَْن ifade için bk. Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/220. 
88  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/220. 
89  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/190. 
90  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/266. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
236 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Harûnürreşîd tarafından bir muhaddisin gönderildiği ancak Sümeniyye’den bir bilgenin varlık, 
bilgi ve nübüvvete dair soruları karşısında başarısız olduğu aktarılmaktadır.91 

Bu dönemde ‘inançta ve amelde birliği sağlama’ projesi kapsamında dinî mevzularda 
cedel ve tartışmalar yasaklanmıştır. Bu nedenle zındıklıkla mücadelede Mehdî’nin bir süre 
kendilerinden istifade ettiği Mu‘tezile kelâmcıları bu dönemde nüfuzlarını kaybetmeye 
başlamışlardır. Öyle ki, Harûnürreşid râfızî olduğu gerekçesiyle Bişr b. Mu‘temir’i ve zındıklığı 
dolayısıyla Bişr’in talebesi Sümâme b. Eşres bu dönemde hapsettirmiştir.92 Fakat Sümâme 
zamanla halifenin meclislerine düzenli katılmış ve nihayetinde Me’mûn’un hocası ve danışmanı 
olarak önemli bir mevkiye yükselebilmiştir. Buna mukabil fakihler, hadisçiler ve dilciler 
Hârûnürreşîd döneminde daima ön planda olmuşlardır. Fakîh Ebû Yûsuf’un (ö. 182/798) bu 
dönemde halifenin içinden çıkamadığı hukukî müşkilleri halletmesi93 sebebiyle kādılkudât 
makamına terfi ettirilmesi, İmam Muhammed ile İmam Şafiî’yi huzurunda tartıştırması94 bu 
minvalde değerlendirilebilir. Onun nazarında hadis ulemasının ve özellikle de Hicazlı 
olanlarının otoritesi tanınmış durumdadır.95 Zira bu devirde İmam Mâlik, Ebû İshak el-Fezârî, 
Muhammed b. Hâzim, Süfyan b. Uyeyne, Veki‘ b. el-Cerrâh gibi pek çok muhaddis itibar 
görmüştür. Öyle ki Halife Hârûnürreşîd, bin hadis uydurduğu iddiasıyla cezalandırılmak üzere 
yargılanan bir zındığın itirafları karşısında Abdullah b. Mübârek ve Ebû İshak el-Fezârî gibi 
muteber hadisçiler bulunduğu için bu uydurmaların dine zarar veremeyeceğini söylemiştir. 
Halife’nin bu ifadesi güvenilir muhaddislerin zındıkların bu tür uydurmalarını tespit 
edebileceklerine işaret etmektedir.96  

Bu süreçte muhaddis ve fakihlerle iyi ilişkiler geliştiren Halife, vezirlik makamının 
yetkilerini kullanarak kadim Fars inanç ve geleneklerinin ihyası için faaliyetlerde bulunan 
Bermekî ailesini yakından takip etmiştir. Harûnürreşid, devlet yönetiminde Fars nüfuzunu 
kırmak amacıyla uzun müddet vezirlikten sorumlu Bermekî ailesini tasfiye etmek istemiştir. Bu 
doğrultuda Ca‘fer b. Yahyâ idam edilmiş, onun kardeşleri ile babası Yahyâ da hapsedilmiş, 
yetkileri ellerinden alınmış, malları müsadere edilmiştir. Bu olayın nedenleri arasında çeşitli 
olaylardan bahsedilebilir; ancak bu ailenin yasaklı kelâmi tartışmaları yeniden canlandırarak 
iktidar karşıtı unsurlara hizmet ettiği ve Fars kökenli olması nedeniyle zındıklıkla yakın bir 
şekilde ilişkili olduğu düşüncesi öne çıkmaktadır. Ca‘fer’in öldürülmesiyle Bermekî ailesinin on 
yedi yıl süren iktidarı sona ermiştir.97 

                                                                                 
91  Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları”, 120-122. 
92  Ebû Bekr Ahmed b. Alî el-Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, thk. Beşşar Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1422/2001), 

8/22. 
93  Marshall G. S. Hodgson, İslâm’ın Serüveni: Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih, çev. Alp Eker vd. (İstanbul: İz Yayınları, 1993), 

1/249. 
94  Ömer Özpınar, Hadis Edebiyatının Oluşumu (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2022), 47. 
95  Hodgson, İslâm’ın Serüveni, 1/248-249. 
96  Öldürüleceğini anlayan zındığın “Peki, Peygamber’in tek bir kelimesini dahi söylemediği halde onun adına uydurmuş olduğum 

bin hadis hakkında ne dersin?” şeklindeki itirafı için bk. Ebû Abdillâh Şemsüddîn ez-Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ, thk. Beşşâr 
Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1402/1982), 8/542. 

97  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/295. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
237 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Me’mûn dönemine gelindiğinde fikri mücadelenin daha fazla tercih edildiği 
anlaşılmaktadır. Beytü’l-Hikme adlı bir birim kurarak tercüme faaliyetlerine sistematik bir 
boyut kazandıran Me’mûn zamanında da zındıkların fikirlerine karşı mücadele edildiği 
görülmektedir. İlmi ve âlimi son derece önemseyen Halife, zındıkların oluşturduğu zararlı 
faaliyetlerle mücadele kapsamında dönemin ilim adamlarıyla çeşitli çalışmalar yürütmüş ve bu 
kapsamda reddiye türünde çeşitli eserlerin telifini teşvik etmiştir.98 Fars kökenli mütercim ve 
şair Sehl b. Hârûn bu merkezin başına getirilmiş; halifenin teşvikleri sayesinde hanedanlığın en 
yoğun çeviri faaliyetleri yapılmıştır. Dini ve felsefi eserlerin yanı sıra tıp, astronomi, 
mühendislik, müzik, aritmetik gibi alanlarda çok sayıda eser Arapça’ya tercüme edilmiştir.99 
Me’mûn devri, ilmî ve kültürel anlamda tercüme çalışmalarının hat safhaya ulaştığı parlak bir 
dönem kabul edilmektedir. Bunun neticesinde felsefî ve teolojik düşünce revaç bulmuş, bu 
konularda entelektüel bir ilerleme kaydedilmiştir. Öte yandan tercüme hareketlerinin 
tetiklediği ve Müslüman toplumun yabancı olduğu birtakım fikri ve itikadi hususlar zındıkların 
zararlı faaliyetleri neticesinde toplumda yaygınlık kazanmaya başlamıştır. Görünüşe göre, Grek 
ve Fars kültüründen yapaılan tercümeler, müspet etkilerinin yanı sıra Müslüman toplum için 
bazı menfi sonuçlar da doğurmuştur.100  

Tercüme hareketinin olumsuz neticeleri hiç kuşkusuz zındıkların, tercümeleri İslam 
kültürüne karşı bir mücadele aracı olarak kullanmışlardır. Bu tercümeler, İslam’a yönelik 
eleştiri ve polemik üretmek, Fars kültürünü yaymak, Şuûbî akımları desteklemek ve İslam’ın 
temel öğretilerine meydan okumak amacıyla yapılmıştır. Bu tercümeler, İslam toplumunda 
fikirsel bir bölünme yaratmayı, İslamî akideleri tartışmaya açmayı, zındık öğretileri toplumda 
yaymayı hedeflemiştir.101 Bu sebeple Me’mûn’un zaman zaman sert önlemlere başvurduğu 
görülmektedir. Söz gelimi Me’mûn Basra’da on kişiden oluşan zındık topluluğun nur ve zulmet 
fikrini benimsedikleri ve Mani’nin öğretilerini inandıkları haberi kendisine ulaşınca derhal 
derdest edilip isimlerinin bildirilmesini ve huzuruna getirilmelerini istemiştir. Halife onları 
bizzat sorgulamış, inançlarını açıklamaya zorlamıştır. Müslüman olduklarını söylemelerine 
rağmen Mani’ye hakaretten özellikle kaçınmışlardır. Dürrâc (Turac kuşu) adı verilen ve Mani 
inancında kutsal kabul edilen hayvanı kesmekten imtina etmeleri üzerine Me’mûn bu zındık 
grubun infaz edilmesi emrini vermiştir.102 Cezai tedbirlerin yanı sıra söz konusu sapkın 
düşüncelerin etkisini kırmak amacıyla âlimleri halka açık merkezlerde münazaralar yapmaya 
davet etmiştir. Hatta Me’mûn’un bizzat kendisinin de zındıklarla münazaralarda bulunduğu 
ifade edilmiştir.103 Bu doğrultuda zararlı fikrî oluşumlarla mücadele için gerekli ilmi ve kültürel 
altyapı tesis edilmiştir.104 

                                                                                 
98  Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ, 10/274. 
99  Demirci, Beytü’l-Hikme: Kuruluşu, Etkileri ve İşleyişi, 53 vd. 
100  Özdemir ve Şafak, “Abbâsîlerin İlk Yüzyılında Tercüme Faaliyetleri”, 134-135. 
101  Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları”, 122-123. 
102  Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 4/9-11. 
103  Âtıf Şükrî, ez-Zendeka ve’z-zenâdıka, 166. 
104  İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 174. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
238 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Beytü’l-Hikme sadece müslüman âlimlere tahsis edilmiş bir kurum değildir, muhtelif 
beldelerden çok sayıda âlim ve mütercim bu kurumda çalışmalar yürütmüşlerdir.105 
Kütüphanenin yanı sıra, müellif, mütercim, müstensih, mücellit, verrâk ve kâtiplerin 
kullanımına sunulmuş birimleriyle son derece fonksiyonel bir kurum olan Beytü’l-Hikme106 
çeşitli düzeyde konferanslara ve umuma açık münazaralara da ev sahipliği yapmıştır.107 Bir 
kısmına bizzat Halife Me’mûn’un nezaret ettiği buradaki münazaralarda cedel usulüne dayalı 
tartışmalar yapılmış, zındıkların tahripkâr ideolojileriyle fikri anlamda mücadele edilmiştir. 
Beytü’l-Hikme’de gerçekleştirilen geniş katılımlı münazara meclisleri, söz konusu sapkın akım 
ve anlayışların toplumdan arındırılması bakımından zındıklarla mücadelede önemli bir 
fonksiyon icra etmiştir. Me’mûn dönemi tercüme hareketleri açısından belki de en verimli 
dönemdir. Özellikle felsefî eserlerin tercüme edilmesi önemsenmiş birçok ilim adamı 
yetiştirilmiş bunun olumlu yansımaları da İslâm toplumunda daha parlak bir dönemin 
yaşanmasına olanak sağlamıştır. Abbâsî halifeleri fikrî mücadele yöntemlerine de gereken 
önemi verdikleri ve bunun tezahürlerinin ise gerek tercüme faaliyetleri noktasında gerekse 
düşünce yapısının geliştirilmesi alanlarında görülmektedir. Dolayısıyla bu yapılan çalışmalar 
İslâm kültür ve medeniyet tarihinde önemli bir dönüm noktası olmuş, zındıklık ve diğer zararlı 
fikrî hareketlerle de nitelikli mücadele için manevra kazandırmıştır. 

Abbâsî yönetimi, dini ve kültürel yönden baskı altındaki Irak ve İran coğrafyasına kendi 
potansiyellerini ortaya çıkaracak imkân sundular. Tercüme hareketleri sayesinde farklı dini 
geleneklerin kültürel etkinliklerinin canlandırıldığı bu evre, kültürel bakımdan bir ilerleme 
olarak görülebilirse de fikir ve ideolojik bakımdan İslam karşıtı Mani, Mezdek, İbâhî, Dehrî, 
Deysânî vb. akımların da kendi metinlerini ve kutsal kitaplarını Arapça’ya aktarmaya 
başlamasına yol açmıştır. Müslüman toplum için bu yeni ve yabacı sayılabilecek gelişme, İslam 
karşıtı söz konusu akımların sapkın ideolojinin toplumda uyanmasını hedefleyen maksatlı bir 
faaliyete kapı aralamıştır.108 Bu topluluklar, entelektüel ve dini söylemleri aracılığıyla varlık 
göstermek istemişler ancak bu gelişmeler Abbâsî yönetimi tarafından hâkim dini söyleme aykırı 
görülmüş ve kültürel bir tehdit olarak algılanmıştır. Toplumun hâkim normlarına uyum 
sağlama konusunda başarılı olamayan bu gruplar zındıklık ve ilhad kapsamında mücadele 
edilmesi gereken unsurlar olarak değerlendirilmiştir. Dolayısıyla devletin egemen din 
anlayışına ve yerleşik kültür politikasına aykırı bu faaliyetlerle uzun soluklu bir mücadelenin 
bir siyasete dönüştüğü müşahede edilmektedir. Bu tablo zındık ve mülhidlerin tercümeler 
vasıtasıyla kendi inanç ve kimlikleriyle toplumda var olma mücadelesinin devletin kültürel 
politikasıyla ters düştüğü bir çatışmaya işaret etmesi bakımından önemli bir eşiğe tekabül 
etmektedir.109 

                                                                                 
105  Güneş, “İslâm Bilimini Kurumsallaştıran Bir Akademi”, 171. 
106  Demirci, Beytü’l-Hikme: Kuruluşu, Etkileri ve İşleyişi, 71 vd. 
107  Bozkurt, Abbâsîler, 222-223; Özpınar, Hadis Edebiyatının Oluşumu, 140. 
108  Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 23. 
109  Tanrıverdi, “Abbâsîlerin Kültürel Politikası”, 109. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
239 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3.3. Me’mûn’un Başlattığı Mihne Hadisesi ve Etkileri 
İslam dünyasında 3./9. yüzyıl başlarında ortaya çıkan gelişmeler fikri ve itikadi 

bakımdan devlet ve toplum nezdinde çeşitli kırılmalar meydana getirmiştir. Toplumsal 
ayrışmalara neden olan bu kırılmalar, hâkim fikir ve ideoloji ötesinde sapkın görüşlerine uygun 
çatışmalı atmosfer arayan zındıklara da alan açmıştır.  Abbâsîler döneminde “mihne” olarak 
tarihe geçen ve âlimler üzerinde bir tür çok boyutlu düşünsel baskı şeklinde uzun yıllar devam 
ettirilen politika, hem toplumsal ayrışmanın hem de birtakım teolojik kutuplaşmanın başat 
faktörü olarak dikkati çekmiştir. Bu politika Allah’ın sıfatlarına ilişkin entelektüel tartışmaların 
devamı gibi takdim edilse de esasen yönetim aleyhinde fikren ve siyaseten ortaya çıkabilecek 
muhalif hareketleri kontrol altında tutmak şeklinde maksatlı bir amaca yönelik olduğu 
anlaşılmaktadır.110 Kardeşi Emin ile girdiği mücadeleden galip çıkan ve iktidarı ele geçiren 
Me’mûn, Bağdat’ta başlayan genel memnuniyetsizliğin önüne geçebilmek ve Ali evladından 
gelebilecek olası isyanları kontrol altında tutabilmek için dini ve siyasi bakımdan farklı bir 
politika benimsemiştir. Hz. Ali’yi diğer sahabîlerden faziletli görmesi, bazı merasimlerde Şiî 
uygulamaları benimsemesi, Ali evladından Ali er-Rızâ’yı veliaht ilan etmesi, onunla kızını 
evlendirmesi, onun adına para bastırması, Fedek arazisini Ali oğullarına bırakması ve geleneksel 
Abbâsî sembolü olan siyah renk yerine Ali evladının alameti olan yeşil hil‘at giymesi, ayrıca 
devlet kademelerinde Arap unsurlar yerine Fars meşeli kimselere öncelik vermesi kendisine 
duyulan memnuniyetsizliği daha da artırmıştır. Bu durum başta Ehl-i hadis mensubu muhaddis 
ve fakihler olmak üzere Bağdat’taki muhalif zümreleri harekete geçirmiş ve toplumun muhtelif 
kesimlerinde rahatsızlık ve huzursuzluk meydana getirmiştir.111 Mihne hadisesi Me’mûn 
tarafından 218/833 yılında hanedanlığın içine düştüğü iç güvenlik zafiyeti üzerine başkadı İbn 
Ebî Duâd’ın fikriyle Halku’l-Kur’ân tezi üzerinden Bağdat’ta başlatılan ve toplum nezdinde 
nüfuz sahibi bir kısım muhaddis ve fakihleri doğrudan hedef alan teftiş ve sorgulama 
politikasının genel adıdır.112 Bu kapsamda Abbâsî yöneticileri fikir, tutum ve yönelimleriyle 
toplum nezdinde etki sahibi muhaddis ve fakihlerin yönetim aleyhinde oluşabilecek muhtemel 
bir örgütlenmeyi fikren desteklemelerinin önüne geçebilmek adına söz konusu âlimleri mihne 
sürecinde sorgulayıp kontrol altında tutmak istemişlerdir.113 

Mihne sadece Bağdat’ta gündeme gelmemiş, Mekke, Medine, Mısır, Dimaşk, Basra, Kufe, 
Tirmiz, İfrikıyye, Kayrevan, Âmul, Sistan ve Belh gibi pek çok bölgede katı bir şekilde 
uygulanmıştır.114 Bu durum güven ortamının bozulmasına, Mu‘tezilî fikir ve ideolojilerin Ehl-i 
hadîs mensubu âlimler üzerinde baskı unsuru olarak yaygınlık kazanmasına neden olmuştur. 
Öyle ki bu vasatta Ali b. Medînî, Hasan b. Hammâd, Ahmed b. Hanbel, Yezîd b. Hârûn, 
Muhammed b. Nûh, Ebû Saîd el-Kavârîrî gibi döneminin meşhur âlimleri sorgulanmış, bir kısmı 
                                                                                 
110  Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı, 19; Muharrem Akoğlu, “Siyasallaşma Sürecinde Halku’l-Kur’an Tartışmaları”, 

Bilimname 37 (2019), 370.  
111  Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân es-Süyûtî, Târîhu’l-hulefâʾ Menâhilü’s-safâʾ bi-tevârîhi’l-eʾimme ve’l-hulefâʾ (Beyrut: Dâru İbn 

Hazm, 1424/2003), 244. 
112  Akoğlu, “Siyasallaşma Sürecinde Halku’l-Kur’an Tartışmaları”, 372-373. 
113  Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı, 19. 
114  Mehmet Ümit, “Mihne Sürecinde Hanefîler”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (2010), 105-106. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
240 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Halku’l-Kur’ân tezini kabule yanaşmadığı için hapsedilmiş ve işkenceye uğramıştır.115 Ebû 
Ya‘kūb el-Büveytî ile Nuaym b. Hammâd gibi bazı isimler ise Sâmerrâ’da hapsedilerek ölüme 
terk edilmişlerdir. Mihne hadiselerinin en trajik olayı ise Ahmed b. Nasr el-Huzâî’nin bizzat 
Halife Vâsik-Billâh (842-847) tarafından infaz edilmiş olmasıdır. Halife; el-Huzâî’ye gündemdeki 
tartışmalı meseleler hakkında ne düşündüğünü sormuş, aldığı cevaplar karşısında dehşete 
kapılarak huzurundaki fakihlerin fetvasıyla onun küfre düştüğüne kanaat getirmiş ve el-
Huzâî’yi infaz etmiştir.116 Halk üzerinde ideolojik hâkimiyet sağlamak amacıyla onun cansız 
bedeninin Bağdat’ta uzun yıllar teşhir edilmiştir.117 Sayıları binlerle ifade edilen soruşturma ve 
yargılama olayları toplumda güvensiz bir ortam ve atmosfer üretmiştir. Bu durum sapkın fikir 
ve ideolojilerini yaymak isteyen zındıkların toplumda gizli saklı ve kışkırtıcı faaliyetler 
yürütmelerine ortam hazırlamıştır. 

Mihne, devlet eliyle yürütülen bir politikadır. Dikkatli incelendiğinde devlet 
yöneticilerinin ve yetkililerinin halku’l-Kur’ân meselesini bu süreçte bir tür araç olarak 
kullandıkları anlaşılmaktadır. Me’mûn Tarsus’a sefere çıktığı esnada valisi İshak b. İbrâhim’e 
yazdığı mektupla başlayan mihne olayları, halefleri Mu‘tasım (833-842) ve Vâsiḳ tarafından sıkı 
şekilde sürdürülmüştür.118 Mütevekkil (847-861) dönemine gelindiğinde bu süreçten beklenen 
sonuç alınmış ve devlet otoritesi yeniden tesis edilmiştir. Mütevekkil döneminde siyasi ve dini 
politikalarda yeni bir yönelim baş göstermiş ve hanedanlık üzerindeki Mu‘tezile mezhebinin 
etkisini zayıflamıştır.119 Sünnî âlimler himaye edilmiş ve bürokratik kurumlara yapılan 
atamalarda öncelik verilmiştir. Halife halku’l-Kur’ân tartışmalarını yasaklamış ve mihne 
sürecini sona erdirmiştir. Mihne sürecinin muhalif aktörü Ahmed b. Hanbel’e iade-i itibarda 
bulunmuş, bu sürece fikri öncülük yapan başkadı İbn Ebî Duâd’ı görevden almıştır.120 

Mihne olayının ürettiği çatışmalı ortam, zındıkların hareket alanını genişlettiği gibi 
tarafların da birbirlerini tekfir etmelerine yol açmıştır. Mu‘tezile ile Ehl-i hadîs âlimleri 
arasındaki bu gerginlikten kaynaklı olarak taraflar birbirlerini itham etmişlerdir.121 Mütevekkil 
döneminde güç ve itibar kaybına uğrayan Mu‘tezile mensupları, savundukları halku’l-Kur’ân 
fikri sebebiyle zındıklıkla itham edilir hale gelmiştir. Mihne mağduru Sünnî zümreler bu 
dönemde telif ettikleri reddiye ve polemik türü eserlerle Mu‘tezilî fikirleri zındık ve 
mülhidlerin fikirleri olduğunu savunmuşlardır. Söz gelimi Kûfeli meşhur muhaddis Abdullāh b. 
İdrîs (ö. 192/807), Allah kelamının mahlûk olduğunu ifade eden kimsenin zındık ve kâfir olacağı, 
bu düşünceye sahip bir kimseyle nikâh yapılamayacağı, böyle birinin arkasında namazın caiz 

                                                                                 
115  Süyûtî, Târîhu’l-hulefâʾ, 245-246. 
116  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 9/135-136. 
117  Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı, 58-60. 
118  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/631-634. 
119  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, 272-273. 
120  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 9/190. 
121  Dahası mihne hâdisesinin sosyal ve kültürel ilişkilere olduğu kadar hoca-talebe ilişkilerine de zarar verdiği görülmektedir. Bu 

vasatta mihneye karşı koyan Ahmed b. Hanbel ile baskılara dayanamayan Yahyâ b. Maîn arasındaki kadim dostluğun zarar 
gördüğü bilinmektedir. Mihne dönemindeki mütesahil tutumu nedeniyle Ahmed b. Hanbel’in bu kimselerden hadis nakletmeye 
sıcak bakmadığı belirtilmektedir. Bk. Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ, 11/87. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
241 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

olmadığı ve bu kimselerin cenaze namazlarının kılınmaması gerektiği görüşündedir.122 İmam 
Mâlik, Hasan b. Hammâd ve Yahyâb. Saîd el-Kattan’a göre bu düşünceye sahip kimse zındıktır. 
Ali b. el-Medînî, Vekî‘ b. Cerrâh, Abdullah b. Mübârek ve Leys b. Sa’d’a göre kâfir; Ahmed b. 
Hanbel’in de içinde bulunduğu bazı âlimlere göre ise bu kimse Cehmîdir. Abdurrahman b. 
Mehdî’ye göre bu görüşteki bir kimsenin kanı helaldir.123 Basra’nın önde gelen kadılarından 
Muâz b. Muâz b. Nasr b. Hassân “Her kim Kur’ân mahlûktur derse zındığın ta kendisidir” 
görüşüne sahiptir.124 Örneğin Bişr el-Merîsî Kur’ân’ın mahlûk olduğunu ifade etmiş, bu yüzden 
zındık olarak nitelenmiştir.125 Benzer şekilde Ehl-i hadîs mensubu âlimlerin tasnif etmiş 
oldukları temel hadis kaynaklarında başta Mu‘tezile ve re’y mensupları olmak üzere Hâricîler, 
Mürcie, Şîa vb. gibi oluşumları sünnete aykırı zararlı görüşlere sahip bid‘atçi gruplar olarak 
takdim etmişlerdir. Halku’l-Kur’ân meselesinin siyasallaşması neticesinde mahlûk olduğunu 
kabul eden düşünce sahipleri, mahlûk olmadığını söyleyenler ya da bu konuda görüş 
belirtmeyen kesimleri mübtedi, mülhid ve zındık olmakla suçlamışlardır. Dolayısıyla 
Me’mûn’dan önceki evrede ağırlıklı olarak Mani, Mazdek vb. dini mensupları gibi din dışı 
unsurlar zındık ve mülhid kabul edilirken Mihne’den sonra meselenin siyasal bir boyut 
kazanması sonrasında Mu‘tezile ve Ehl-i hadîs arasında cereyan eden sürtüşme neticesinde 
tarafların birbirlerini zındıklıkla itham etttikleri görülmektedir. 

Mihne olayından sonra sürecin mağduriyetini yaşayan ulema, telif ettikleri eserler ve 
naklettikleri rivayetler üzerinden Mu‘tezilî fikir ve düşünce yapısını benimseyen kesimleri 
hedef almışlardır.126 Söz gelimi 3./9. asrın sembol isimlerinden Buhârî, Halku efʿâli’l-ʿibâd adıyla 
müstakil bir reddiye yazmış, giriş kısmında Kur’an’ın mahlûk olduğunu benimseyenlerin 
İslam’dan nasipleri olmadığını, onların Müslüman kabul edilmeyeceğini, bu görüşlerinden 
teberri etmedikleri takdirde öldürülmelerini salık veren rivayetler üzerinde durmakta; zındık 
gruplardan Cehmiyye’yi hedef almaktadır.127 İbn Kuteybe, el-İḫtilâf fi’l-lafz isimli polemik türü 
eserinde hem Halku’l-Kur’an meselesinde kendi çizgisini tahkim etmiş hem de Müşebbihe ve 
Cehmiyye’nin müteşabih içerikli birtakım ayetlere dair görüşlerini eleştirmiştir. Benzer şekilde 
sürecin mağdurlarından Ahmed b. Hanbel’in er-Red ʿale’l-Cehmiyye ve’z-zenâdıka isimli eseri de 
gerek Cehmiyye’ye gerekse zındık ve mülhitlere reddiye niteliği taşımaktadır. Ahmed b. Hanbel 
ağırlıklı olarak akîde merkezli eserinde zındıklıkla ilgili olarak hangi şahıs ve grupları tenkit 
ettiği konusunda bilgi bulunmasa da kendi döneminde gündemde olan ve selef akâidi ile ters 
düşen görüşlere sahip şahıs ve fırkaları eleştirmektedir. Onun mütekellimûn âlimlerini zındık 
olarak değerlendirdiği bilinmekle beraber burada Mu‘tezile’ye dönük tenkitlerin öne çıkmadığı 

                                                                                 
122  Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî, Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd ve’r-red ʿale’l-Cehmiyye ve ashâbi’t-ṭaʿṭîl (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1411/1990), 17. 
123  Buhârî, Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd, 17-24. 
124  Ebû Abdillâh Şemsüddîn ez-Zehebî, Teẕkiretü’l-ḥuffâẓ (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), 1/237. 
125  Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, 7/531. 
126  Mehmet Hayri Kırbaşoğlu, “İslam Düşüncesinin Teşekkül Devrinden Bir Kesit ‘Ashâbü’l-Hadis’in Akaid Edebiyatı’”, İslâmî 

Araştırmalar Dergisi 1/5 (1987), 81 vd. 
127  Buhârî, Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd, 7 vd.. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
242 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

anlaşılmaktadır.128 Eserde zındıkların özellikle Kur’ân hakkında içine düştükleri sapkınlıklar 
yüzünden hem kendilerinin hem de tâbî olanları doğru yoldan çıkardıkları meselesinin 
üzerinde durarak somut ya da olası itirazlarına cevaplar vermektedir. Onun eleştirilerinde yer 
yer Ebû Hanîfe ile Amr b. Ubeyd’e çoğu kere de Kur’ân’a hakaret ettiği bildirilen çağdaşı İbnü’r-
Râvendî’ye tenkitlerde bulunduğu söylenebilir.129 

3.4. Etnik ve Kültürel Unsurların Etkisi 

Coğrafi sınırların genişlemesi, Müslüman toplumun farklı dini ve etnik unsurlarla 
etkileşime girmesini sağlamış, Müslümanlar bu sayede yabancı oldukları birtakım yeni 
unsurlarla temasa geçmişlerdir. Abbâsî devrinde İslam topraklarının en geniş coğrafi sınırlara 
erişmesi, Arap ve Farsların dışında birçok farklı etnik unsurun dini, ilmi, siyasi, ictimai açıdan 
etkileşimine zemin hazırlamıştır. Bu durum zındık ve mülhidlerin artmasına, sapkın fikir ve 
ideolojilerin Müslümanlar arasında yayılmasını hızlandırmıştır.130 
Müslümanlar Fars topraklarına yönelik askerî harekâtları ilk defa Hz. Ebû Bekir döneminde 
başlatmışlardır. Özellikle Kādisiye (15/636) savaşından sonra meydana gelen muharebelerin 
sonuçları Müslüman Arapların lehine sonuçlanmıştır. Kādisiye’de Müslüman Arapların başarısı; 
Irak bölgesinin kapısını açması, Müslümanlarda fetih şuurunu artırması, Sâsânîler’in inkırazını 
başlatması, başkent Medâin’in fethini kolaylaştırması, sonraki fetihleri hızlandırması ve ele 
geçirilen şehirlerde Müslümanların siyasi, ictimai açıdan yapılanmasına imkân tanıması 
bakımından önemli kabul edilmektedir. Hz. Ömer döneminde ise Nihâvend (21/642) savaşında 
Müslüman Arapların Sâsânîler’i mağlup etmesi Hemedan, Rey, İsfahan, Kūmis ve Mâh başta 
olmak üzere birçok bölgenin Müslümanlar lehine el değiştirmesini sağlamıştır. İslam tarihi 
açısından bir dönüm noktası kabul edilen bu gelişme sonrasında Sâsânî hükümdarı Kisrâ III. 
Yezdicerd, topraklarını peyderpey terk ederek doğuya çekilmek zorunda kalmıştır. Nihâvend 
savaşı sonunda da Sâsânî imparatorluğu tarihe karışmıştır. Müslüman Araplar fethettikleri 
şehirlerde İslam’ın yayılmasını temin ederken aynı zamanda Sâsânî devlet geleneğinden de 
etkilenmişlerdir.131  

Sâsânîler siyasi, iktisadi, sosyal ve kültürel sahalarda İslam devletlerine önemli katkılar 
sağlamıştır.132 Bir taraftan Araplar yabancı oldukları bu sistemi kendi anlayışlarına adapte 
ederken diğer taraftan Farslılar, kendi iktidarları dönemindeki ihtişamlı zamanlarını yeniden 
elde etme çabası içerisine girmişlerdir. Bu dönemde İslâm, Orta İran ve Horasan’da önemli 
ölçüde yayılmıştır. Bazı bölgelerde ise Zerdüştler kendi inançlarını sürdürmüşlerdir. Erdebil, 
Horasan, Merv, Hemedan, Isfahan, Kâşân, Kum, Rey, Kazvin gibi önemli şehirlere ise Arap 
kabileler yerleştirilmiştir. Dolayısıyla buralarda yaşayan Fars ve Arap unsurlar arasında dini ve 

                                                                                 
128  Ebü’l-Muzaffer es-Sem‘ânî, el-İntiṣâr li-aṣḥâbi’l-ḥadîs,̱ thk. Hasen el-Cîzânî (Suud: Mektebetü Edvâi’l-Menâr, 1417/1996), 9. 
129  Ahmed b. Hanbel, er-Red ʿale’ zenâdıka ve’l-Cehmiyye, 58-59. 
130  Demirci, “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları”, 112-113. 
131  Azimli, “Abbâsîler’in İlk Döneminde Farisî Karakterli İsyanlar”, 232. 
132  Sâsânî birikim ve kültürünün katkıları için bk. Ahmet Altungök, “Sâsânî Kültür ve Medeniyetinin İslâm Kültür ve Medeniyetine 

Etkileri”, Tarih İncelemeleri Dergisi 29/2 (2014), 446-447. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
243 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kültürel etkileşim başlamıştır.133 Müslümanlar, fethettikleri bölgelerdeki din inanç 
mensuplarına zimmî statüsü vermiş, belli başlı kısıtlamalar haricinde onların dini yaşantılarını 
hoşgörü ile karşılamıştır. Bu durumdan en çok hoşnut olan kesim ise Maniciler olmuştur.134 

Fetihlerle birlikte coğrafi sınırların genişlemesi, çeşitli ırk ve milletlerden insanların 
İslâm toplumuna dâhil olması gibi sebepler birtakım sorunların ortaya çıkmasına sebep 
olmuştur. Toplumun çevre kültür ve inançlarla etkileşime girmesi, yeni oluşan yerleşim 
merkezlerinin kadim kültürlere ait unsurları bünyesinde barındırmaya başlaması Arap ve Fars 
çekişmesini gün yüzüne çıkarmıştır.135 Öyle ki Râşid halifelerden sonra Emevî devrinde de 
yükselişini sürdüren Araplar büyük bir güç haline gelmişler, takip edilen mevâlî politikası 
nedeniyle Farslar askeri ve idari vazifelerde Arapların hizmetinde bulunmuştur. Emevîler 
devrinde ikinci sınıf Müslüman kabul edilen gayrı Arap milletler Abbâsîler devrinde kimlik 
mücadelesine girişmişlerdir. Müslümanların hem siyaseten hem de aynı zamanda dini ve 
kültürel yönlerden güçlü bir görünüm arz ettiği erken Abbâsî devrinde Farslılar, kadim din ve 
kültürlerini canlandırmak için birtakım faaliyetler içerisine girmişlerdir. Bu vasatta zındık ve 
mülhidler, Müslümanların fikir ve itikat yapısına uymayan belli başlı meseleleri tartışmaya 
açmak, Kur’ân ve Sünnet’e aykırı söylemlerde bulunmak ve toplumun hâkim din anlayışına 
aykırı tutum ve icraatlar benimsemek suretiyle toplumda tahripkâr bir yol izlemişlerdir.   

Diğer taraftan Müslümanların gerçekleştirdiği fetih hareketleri ile İslâm coğrafyası hızlı 
bir şekilde genişlemiştir. Fethedilen bu yeni yerlerdeki halkların çoğu felsefî, kültürel ve dinî 
yönden köklü medeniyetlerin mirasçıları konumunda olduklarından bu bölgelerden insanların 
bir kısmı kendi dini geleneklerini devam ettirmek isterken kimileri de yükselen bir güç olan 
İslâm’ı kabul etmişlerdir. Buna rağmen Zerdüşt etkinin yoğun olarak görünür olduğu Fars ve 
Kirman gibi Müslümanlara uzak eyaletlerde eski din ve kültürleri hâkimiyet alanını genişletmek 
istemişlerdir. Ayrıca Hire ve Kufe gibi birçok farklı dini ve etnik unsurun bir arada bulunduğu 
kozmopolit bölgelerde zındıklık faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. İnandıkları dinlerden ve 
atalarından miras kalan fikir ve ideolojiyi tamamen terk edemeyen bu kesimler, Müslüman 
olduktan sonra kaçınılmaz olarak eski fikir ve öğretilerini İslam’a dâhil etmişlerdir. Farslılar, 
kadim tarihleri ve dinleri ile ilgili kitapları Arapça’ya tercüme ederek kendilerine ait olan 
düşünceleri yayma gayretinde olmuşlar, bunu yaparken de kendilerine ait olanı hem gelecek 
nesillere aktarmak hem de inanç esaslarını tekrardan gün yüzüne çıkarmayı amaçlamışlardır.136 

İslâm coğrafyası fetihler yoluyla genişlediğinde farklı unsurların bir arada bulunduğu 
çok kültürlü bir toplum yapısı ortaya çıkmıştır. Bu dönemde belli başlı kültürler, toplumsal ve 
kültürel etkileşimde başat rol oynamışlardır. Bunlar Fars, Yunan, Hint ve Arap kültürüdür. 
Bunun yanında İslâm, Hıristiyanlık ve Yahudilik, Budizm ve Hinduizm gibi dini kültürler de aynı 
bölgelerde yaygın inanışlar arasında olmuşlardır. Dolayısıyla dini ve kültürel bakımdan 

                                                                                 
133  Osmangazi Özgüdenli, “İran”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/396. 
134  Hüseyin Kahraman, Kûfe’de Hadis İlk Üç Asır (Bursa: Emin Yayınları, 2006), 139. 
135  Özafşar, İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı, 31-32. 
136  Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri”, 37. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
244 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kozmopolit bir toplum yapısının meydana gelmesi kaçınılmaz olmuştur.137 Müslümanların bu 
tür yabancı kültür ve medeniyetler ile ilişkileri, büyük ölçüde tercüme hareketleri ve fetihlerle 
birlikte artış göstermiştir. Sınırların genişlemiş olması sadece sınır hattının değişmesi ve 
Müslüman yöneticilerin farklı şehirleri ele geçirmesinden ibaret değildir. Bununla birlikte 
siyasi ve sosyal etkileşimin yanı sıra sanatsal, kültürel, dilsel ve bilimsel bir yakınlık ve etkileşim 
meydana gelmiştir. Çok dilli ve çok kültürlü bu gruplar, Müslümanların inanç ve amel 
düzeyinde etkilemişlerdir. Bu faaliyetlerde Fars menşeli oluşumların Hinduizm ve Budizm gibi 
geleneksel dinlere ilgi duyması da fikirlerini etkilemiştir.  Bilindiği gibi Arapların Hintlilerle ve 
onların inanç sistemlerinden olan Hinduizm ve Budizm’le tanışmaları İslâmiyet öncesi bir 
dönemde olmuştur. Arapların ticari faaliyetleri kapsamında çeşitli alışverişler için Hindistan’a 
yolculuk yaptıkları bilinmektedir. Aynı şekilde bu dönemde Meyd, Esâvire, Zut, Seyâbice gibi 
Hint kabileleri Arabistan bölgesine yerleşmişlerdir. İlerleyen süreçte özellikle Abbâsîler 
dönemine gelindiğinde Hindistan Bağdat arasında geliştirilen ilişkiler vasıtasıyla iki tarafın 
âlimleri arasında fikrî münasebetler artmıştır. Farslılar, çeşitli sebeplerle ilişkiler kurdukları 
Hint kültürüne karşı büyük bir ilgi duymuşlar, Cündişâpûr’a bazı Hint âlimleri davet ederek 
mimari, matematik, edebiyat, astronomi, tıp gibi çeşitli bilgiler öğrenmişlerdir. Bu dönemde 
Hint kültür ve medeniyeti yalnızca Müslümanları etkilememiş bilakis bölgedeki hâkim unsurlar 
üzerinde de etkili olmuştur.138 Zındıklık ve ilhad hareketleri ile siyasi, dini, ictimai açıdan aykırı 
fikir ve tartışmaları sürdüren zındıklar örtülü ve açıktan faaliyetlerde bulunarak İslâm 
toplumunu inanç ve amele dair kabul ve eğilimlerini ifsat etmeye yönelmişlerdir.  

Etnik ve kültürel açıdan Arap ve İslam karşıtı oluşumlara uygun bir yapıya sahip olması 
nedeniyle Horasan gibi bölgeler, farklı fikir ve ideolojilere sahip grupların yönetim karşıtı 
ayaklanmalarına merkezi haline gelmiştir. Abbâsîlerin ilk dönemindeki isyanlar tek bir nedene 
bağlı olarak izah edilemese de özellikle Horasan, Maveraünnehir ve Deylem gibi bölgelerde 
İslam’ın tam anlamıyla yerleşmediği toplum kesimlerinin eski inanç kalıntılarından tamamen 
sıyrılamaması, bu bölgelerde yönetim karşıtı daha fazla isyan görülmesine yol açmıştır. Bu 
tablo, zındıkların geleneksel inanç ve kültürlerine bağlı toplulukları, yönetimin Arap merkezli 
politikalarının etkisiyle zaman zaman doğrudan ve dolaylı yollarla Abbâsîlere karşı mücadeleye 
yönlendirmelerini kolaylaştırmıştır. Abbâsîlerden beklenti dışı bir muameleyle karşılaşan 
unsurlar yönetimden gayrimemnun çevrelerle irtibata geçerek birtakım isyanlara 
yönelmişlerdir. Esasen erken dönemde Abbâsîlere karşı ayaklanan kesimler, Emevî idaresine 
karşı onları fikren ve fiilen destekleyen unsurlardan başkası değildir.  

Abbâsîleri iktidara getiren gruplar, yeni yönetimle birlikte kendi çıkarları 
doğrultusunda daha ayrıcalıklı olmayı ummuşlardır. Ancak Abbâsîler, geniş bir coğrafyada 
farklı etnik ve mezhepsel gruplara hitap eden bir yönetim kurmaya çalışırken bu beklentilere 
yeterince cevap verememişlerdir. Farklı kesimlerin meşruiyet taleplerini karşılamakta zorlanan 
Abbâsî yönetiminin tutumu bir dizi memnuniyetsizliklere yol açmıştır. Bu durum sosyal, 
                                                                                 
137  Emîn, Duha’l-İslâm, 1/160. 
138  Hodgson, İslâm’ın Serüveni, 1/81. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
245 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ekonomik ve siyasi sorunların büyümesinin yanında toplum nezdinde Abbâsî aleyhtarlığına 
neden olmuştur. Bunun sonucunda patlak veren isyanlarda, dönemin fikri akımları ve 
toplumsal ayrışmaları da etkili olmuştur. Zındıklar olarak adlandırılan ve Müslüman toplumda 
yerleşik dini anlayışlara aykırı görüşlere sahip grupların isyanlarda yer yer rol oynadığı 
söylenebilir. Özellikle Fars kökenli ayaklanma hareketlerinin bir kısmında zındıkların etkili 
olduğu anlaşılmaktadır.139 Kimi isyanlarda da zındıklığın etkisi görünür değilse de mevcut 
huzursuzlukları körükleyen unsurlar arasında yer almaktadır. Abbâsîlerin merkezi otoriteyi 
sağlamada yaşadığı problemler, yöneticilerin benimsediği katı ve şiddet yanlısı politikalar, 
farklı kesimlerinin talep ve beklentilerinin karşılanmaması gibi çeşitli faktörler, Abbâsî 
yönetimini hedef alan birçok isyan hareketinin doğmasına yol açmıştır. Öte yandan Ebû Müslim 
el-Horasânî’nin kayda değer katkılarıyla iktidara gelen Abbâsîlerin onu ve etki sahası içindeki 
unsurları dışlaması, hanedanlık karşıtı hareketlerinin sosyopolitik yönüne de işaret etmektedir. 
Abbâsî bürokrasisi, bu ayaklanmaların bir kısmını zındıklık ekseninde değerlendirmiş; böylece 
zındıklık hem dinî hem de siyasî bir araç hâline gelmiştir. Söz konusu isyanlar yalnızca siyasi 
açıdan sadakatsizlik veya merkez–taşra gerilimi bağlamında değil, aynı zamanda bölgelerin 
İslâm öncesi dinî geleneklerini muhafaza etme eğilimleri çerçevesinde ele alınmalıdır. 
Denilebilir ki erken Abbâsî döneminde zındıklık hareketleri kitlesel ayaklanmalara sebebiyet 
vermiştir. 

Abbâsî karşıtı Fars kökenli isyanların tamamı doğrudan zındıkların çıkardığı isyanlar 
değilse de bu ayaklanmaların temelinde yatan kadim Fars inanç ve kültürünü canlandırma 
arzusu, İslam’ın tevhid ve ahiret gibi temel öğretilerini hedef alması, Müslüman toplumun 
amelî ve ahlakî pratiklerini ifsada çalışması, çoğunlukla Arap karşıtı etnik unsurlara hitap 
etmesi; Deylem ve Horasan gibi İslam’ın tam anlamıyla içselleştirilemediği bölgelerden taraftar 
bulması; Manici, Mezdekî, Zerdüştî, İbâhî vb. gibi fikri çevrelerle irtibatlı olması gibi birçok 
faktör140 bu isyanların dolaylı yoldan zındıklıkla ve zındık grupların faaliyetleriyle belirgin 
şekilde benzerlik göstermektedir. Bu anlamda Râvendiyye, Sünbâziyye, İshâk et-Türkî, Üstâzsîz, 
Mukannâiyye vb. gibi Abbâsî karşıtı ayaklanmaların141 erken Abbâsî döneminde zındıkların 
faaliyet alanlarını genişletmesine imkân sağladığı savunulabilir. Öyle ki Abbâsî döneminde 
zındık hareketleri kitlesel ayaklanmalara ve bunlara bağlı olarak İslam karşıtı fikri ve itikadi 
akımlara zemin hazırlamıştır.  

Bu isyanlar içerisinde Abbâsî yönetimini uzun süre meşgul eden ve en yıpratıcı 
isyanlardan biri Bâbek tarafından başlatılmıştır.142 Ebû Müslim’in intikamının alınması üzerinde 
uzlaşan çevrelerin siyasî mücadelesi olarak başlayan hareket zamanla dinî bir çerçeveye 
bürünerek Hürremiye adını almıştır.143 Kadim Fars inançlarını özellikle de Mezdek kalıntılarını 

                                                                                 
139  Cem Zorlu, “Abbâsî Devleti’ne Karşı İlk Silahlı Hareketler”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 1/1 (2001), 104-105. 
140  Zorlu, “Abbâsî Devleti’ne Karşı İlk Silahlı Hareketler”, 106-107. 
141  Azimli, “Abbâsîler’in İlk Döneminde Farisî Karakterli İsyanlar”, 234-240. 
142  Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 8/556; İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed, el-Kâmil fi’t-târîh, thk. Muhammed 

Yûsuf ed-Dekâke (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407/1987), 5/432. 
143  Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 3/244. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
246 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

barındıran bu yapılanma, Araplara duyulan nefret politikasıyla yeni bir hüviyet kazanmıştır.144 
201/816’da başlayan hareket Azerbaycan’da tehlikeli boyutlara ulaşacak kadar yayılmış ve 
güçlenmiştir. Hilâfeti yirmi yılı aşkın bir süre boyunca meşgul eden bu isyan, Türk komutanlar 
sayesinde Bâbek’in öldürülmesiyle 223/838’de sona ermiştir.145 Hürremiyye öğretileri; nur ve 
zulmet ilkesini benimseme, ibâhîlik anlayışı, cinsel serbestiyet, mülkiyet ortaklığı, tenasüh 
inancı, Ebû Müslim’e muhabbet, Ebû Ca‘fer el-Mansûr’a lanet vb. gibi fikirleri içermektedir.  
Zındıkların yaygın inanış ve kabulleri dikkate alındığında bu unsurların zındıklık olgusunu 
körükleyerek hareketin belli başlı bölgelerde yayılmasına kolaylaştırdığı söylenebilir. Öte 
yandan Me’mun ve Mu‘tasım dönemlerini en sorunlu gailelerinden biri olan Bâbek el-Hürremî 
isyanı, sadece siyasi ve askeri yönlerden Abbâsîlere zarar vermekle kalmamış aynı zamanda 
İslam karşıtı oluşumların da önünü açmış görünmektedir.146   

Abbâsîler döneminde zındıklıkla ilişkilendirilen isyan hareketlerinin etkilerinin kısa 
sürede ortadan kalkmadığı anlaşılmaktadır. Nitekim Bâbek el-Hürremî’nin ölümünden sonra 
dahi benzer karakterli hareketlerin tamamen sona ermediği; 4./10. yüzyılın başlarına kadar 
İsfahan başta olmak üzere Horasan, Taberistan, Cürcân ve Rey gibi gayri Arap unsurların yoğun 
olduğu bölgelerde Hürremî grupların faaliyetlerini kısmen sürdürdükleri görülmektedir. Bu 
durum, zındıklığın yalnızca belirli bir ayaklanma evresiyle sınırlı kalmayıp Abbâsî 
coğrafyasında süreklilik arz eden bir muhalefet biçimi olarak varlığını koruduğunu 
göstermektedir. Erken Abbâsî döneminde Hürremiyye ve benzeri hareketlerde zındık unsurlar, 
İslâm’ın inanç ve amel telakkisini reddeden ideolojik kabullerini siyasi muhalefetle birleştirerek 
açık ve kitlesel isyanlara dönüştürme çabası içine girmişlerdir. Bu isyanların bastırılmasıyla 
birlikte zındıklık, açık ve silahlı başkaldırı formunu büyük ölçüde terk etmiş; daha çok gizli 
yapılanmalar, yerel gruplar ve fikrî faaliyetler üzerinden varlığını sürdürmüştür. Bu dönüşüm 
sürecinde zındıklığın Bâtınî düşünceyle kesiştiği görülmektedir. Zındıklık ile Bâtınîlik 
arasındaki ilişki, doğrudan bir özdeşlikten ziyade tarihsel bir süreklilik ve dönüşüm ilişkisi 
çerçevesinde değerlendirilmelidir.  

Abbâsî otoritesinin özellikle 2./8. asrın sonlarından itibaren zındıklığa yönelik sert 
tedbirler alması, bu tür hareketlerin açıktan varlık göstermesini giderek imkânsız hâle 

                                                                                 
144  Hürremiyye’nin doğuşu ve büyümesini tetikleyen saikler için bk. Mehmet Azimli, Abbâsîler Dönemi Bâbek İsyanı (Ankara: İlahiyat 

Yayınları, 2004), 38-56. 
145  Bâbek’in isyan sürecinde 255 bin dolayında insan öldürdüğünden söz edilmektedir. Ayrıca Afşin’in onunla harp ettiği zaman 

zarfında sefere çıktığı her gün için 10 bin dirhem, karargâhında kaldığı her gün için de beş bin dirhem harcadığından 
bahsedilmektedir. Bu sosyal ve mali tablo bile Bâbek’in sıradan bir isyancı olmadığını açık bir şekilde göstermektedir. Tabiatıyla 
Halife Mu‘tasım, belki de bu sıradışı hadiseye dikkat çekmek için, onun infaz edilmeden önce bir filin üstünde teşhir edilmesini 
istemiştir. Bu ana tanık olmak isteyen insanların, sarayın halka açılan ana kapısı olan Bâbü’l-Âmme’den Sâmerrâ yakınlarında 
bulunan kışla yeri Matîre’ye kadar saf tuttukları belirtilmektedir. Dahası şair Muhammed b. Abdülmelik ez-Zeyyât bu hadiseyi 
tasvir ederken şu beyti inşad etmiştir: “Fil âdet olduğu üzere süslenip boyandı, Horasan’ın şeytanını taşıyor diye... / Filin azaları (böyle) 
boyanmazdı, ancak şanı büyük(!) olan biri için yapılır bu!” Bâbek’in infazı bizzat Halife Mu‘tasım’ın sarayında ve huzurunda 
gerçekleştirilmiştir. Önce el ve ayakları kesilmiş; sonrasında da infaz edilerek başı Horasan’da, bedeni ise Sâmerrâ’da teşhir 
edilmiştir. Ayrıntı için bk. Taberî, Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk, 9/52-54; Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 4/46-49; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-
târîh, 6/38-39. 

146  Bâbek hareketinin daha kapsamlı sonuçları için bk. Azimli, Abbâsîler Dönemi Bâbek İsyanı, 153-155. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
247 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

getirmiştir. Bu durum, zındık eğilimlerin açık inkâr ve silahlı isyan yerine takıyye, gizlilik, 
sembolizm ve ezoterik yorumlara dayalı yeni ifade biçimlerine yönelmesine neden olmuştur. Bu 
dönüşümün zındıklığın Bâtınîlik içinde erimesi şeklinde tezahür ettiği söylenebilir.  Böylece 
zındıklığın açıktan ve fiilî muhalefet tutumu fikrî ve kültürel muhalefet biçimine dönüşmüştür. 
Bu bağlamda zındıkların ezoterik yorumlar, ibahî eğilimler, imam esaslı yapılanma, takıyye 
esası, gizli örgütlenme ve bâtınî yorumlar gibi eğilimlerle Bâtınî yapılara yöneldiği 
anlaşılmaktadır. Bu dönüşüm süreci, zındıklığın Bâtınî düşünceyle kesişimini de hızlandırmıştır. 
Zındıklıkta görülen ibadetlerin geçersizliği, dinî yükümlülüklerin sembolik yoruma 
indirgenmesi ve şeriatın aşılması gibi eğilimler, Bâtınî söylem içinde daha sistemli ve hiyerarşik 
bir yapı kazanmıştır. Bâtınîlik ise zahirî din anlayışını aşan ve nasların yalnızca seçkin bir zümre 
tarafından bilinebilecek gizli anlamlara sahip olduğunu savunan yapısıyla, zındık düşüncenin 
takıyye ve gizlilik ihtiyacına uygun bir zemin sunmuştur. Bu dönüşüm sürecinde Bâtınîlik 
zındık düşüncenin kendisini yeniden üretmesine imkân sağlayan başlıca çerçeve olmuştur. 
Bununla birlikte bu süreç, Bâtınîliğin bütünüyle zındıklıkla özdeş olduğu anlamına gelmemekte; 
ancak zındık eğilimlerin tarihsel şartlar içerisinde Bâtınî yapılarda kendilerine daha elverişli bir 
ifade alanı bulduklarını göstermektedir. 

3.5. Şuûbîlik Fikir ve İdeolojisi 

Şuûbiyye hareketi erken Abbâsî döneminde derin sosyal, siyasi ve fikri etkiye sahip 
ideolojik akımlardan birisidir. Bu hareket Arap asabiye, kültür ve egemenliğine bir tür 
başkaldırı olup İslam dinini benimsemiş olan Fars, Türk, Kıptî, Nabatî, Rum ve Berberî gibi diğer 
etnik unsurların, Araplar karşısında üstün olduğunu iddia eden bir milliyetçilik anlayışına 
dayanmaktadır.147 Emevîlerin sonlarından itibaren yaygınlaşan ve Abbâsîlerin ilk dönemlerinde 
hat safhaya ulaşan Şuûbîlik hareketi, savunduğu prensipler bakımından zındık ve mülhidlerin 
maksatlarına elverişli bir fikri atmosfer üretmiştir. Araplarla diğer milletlerin müsavi olduğu 
fikriyle yola çıkan hareket, süreç içerisinde Arapları küçümseyen diğer milletleri tebcil eden bir 
düşünceye evrilmiştir.148 

Bilindiği gibi Hz. Peygamber asabiyet anlayışının hüküm sürdüğü bir toplumdan, İslâm 
kardeşliği prensiplerinin hâkim olduğu bir toplum inşa etmiştir. Gerek Resûlullah devirinde 
gerekse Hulefâ-yi Râşidîn döneminde Müslümanlığın etnik ve sınıfsal ayrımına dayalı bir 
anlayış ortaya çıkmamıştır. Ancak Emevîler Arapların dışındaki diğer milletlerden İslam’ı 
benimseyen kesimleri ikinci sınıf Müslüman kabul edip dışlayan bir siyaset takip etmişlerdir. 
Emevîler iktidarında hızlı seyreden fetihlerle birlikte Araplar’ın dışında muhtelif etnik ve dinî 
çevreler Müslüman olmaya başlaması; Berberîler, Türkler, Farslar vb. gibi unsurları toplumsal 
bir güç haline getirmiştir. Fakat Emevî yöneticilerinin çoğu mevâlîye keyfi vergiler yüklemiş, 
maaş divanından gelir ayırmamış, Müslüman oldukları halde onlardan cizye almışlardır.149 Bu 
                                                                                 
147  Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 149. 
148  Atvân, ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye, 158-159. 
149  Emevîler döneminde Arap ırkını üstün tutan anlayış o kadar güçlenmişti ki, dönemin âlimlerinden Nâfi b. Cübeyr, mevâlî 

arkasında kılınan namazı Allah’a bir tevazu olarak görmüştür.  Bk. Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve 
Tezâhürleri”, 28. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
248 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

durum bahsedilen etnik unsurlarda rahatsızlığa neden olmuş ve müsâvât talebiyle gündeme 
gelen bir karşı hareket doğurmuştur. Toplumsal tabanı Emevî yönetimi tarafından 
ötekileştirilen mevâlîlerden oluşan150 bu hareket, başlangıçta Araplar ve diğer milletler arasında 
herhangi bir üstünlük olmadığını savunmuşlardır.151 Şuûbiyye taraftarları, muhtemelen 
başlangıçta Araplarla rekabet edebilecek güçleri olmadığından152 üstünlüğün sadece takvada 
olduğunu belirten ayetlerle daha uzlaşmacı bir yaklaşım benimsemişlerdir.153 Bu kişilere 
“ehlü’t-tesviye” denilmiştir.154 Fakat Emevîlerin Arapları üstün gören politikası, diğer etnik 
unsurları Arap karşıtlığı ve düşmanlığı fikrinde bir araya getirmiştir. Şuûbîliğin siyasî, fikrî ve 
edebî açıdan kurumsal ve sistematik hale gelmesinde hareketin başat aktörü olan Farsların rolü 
önemlidir. Abbâsîlerin iktidara gelmesinde de etkili olan bu unsurlar, ihtilalden sonra devlet 
kademelerinde daha fazla söz sahibi olmaları sebebiyle Emevîler döneminde savundukları 
adalet ve müsavat söylemini terk ederek gayrı Arap unsurların üstünlüğü tezini işleme 
başlamışlardır. Abbâsîlerle birlikte iyiden iyiye kendisini gösteren Şuûbiyye mensupları edebi, 
fikri ve siyasi yönlerden Araplara meydan okumaya başlamışlardır.155 Dolayısıyla eşitlik 
prensibiyle başlayan hareket zamanla Araplara, Arapça’ya ve Kur’an’a yönelik hiciv ve nefrete 
dönüşmüştür.156 Fars kökenli grupların başını çektiği bu akım, Halife Me’mûn ve Halife 
Mu‘tasım zamanında ortaya çıkış amacından sapacak şekilde güç kazanmıştır. Şuûbîlik Irak, 
Suriye, Mısır, Kuzey Afrika, Horasan ve Endülüs gibi doğu ve batı İslam dünyasında kendisine 
Arap dışı etnik unsurlardan taraftarlar bulabilmiştir. Bu süreçte hareketin siyasî, edebî, fikrî 
açıdan farklı bir karaktere bürünmeye başladığı anlaşılmaktadır.157 

Şuûbîlik ve zındıklık olguları arasında yakın ve sıkı bir ilişki söz konusudur. Bu iki olgu 
da Müslüman toplumların sosyokültürel dinamiklerin gelişimiyle irtibatlı hareketlerdir. İlki 
Arap üstünlüğü fikrine karşı çıkarken ikincisi, geleneksel dini otoriteyi sorgulayan bir tutuma 
sahiptir. Bu anlamda her iki hareket de Müslüman toplumda yerleşik kültür ve düşünce 
sistemine karşı alternatif bir arayışı ifade etmektedir. Şuûbîlik hareketi içerisinde marjinal bazı 
kesimler, Arap kültürünü ve beşerî ilimlerini kıyasıya savunan âlimlerin muhalefetiyle 
karşılaşınca eleştirilerini Kur’an’ın edebi üslubuna ve Arap dil ve kültürüne yöneltmeye 
başlamışlardır. Bu anlamda Şuûbîlik hareketinin etnik ve siyasi faaliyetlerini bir paravan olarak 
kullanan zındık ve mülhidler, bu sayede Mani, Mezdek, Zerdüşt fikirleri Müslüman toplumda 
yaygınlaştırmak için çaba göstermişlerdir. Bu maksatla onların gerek Kur’an ayetlerini Araplar 
                                                                                 
150  Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler, 8-19. 
151  Emîn, Duha’l-İslâm, 1/62; Şevkī Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-ʿArabî el-ʿAsru’l-ʿAbbâsî el-Evvel (Kahire: Dârü’l-Maʿârif, 1966), 75. 
152  Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri”, 34. 
153  el-Hucûrât 49/13. Veda Hutbesi’ni dinleyen Ebû Nadre adlı sahâbînin aktardığına göre Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle 

buyurmuştur: “Ey insanlar! İyi bilin ki Rabbiniz de birdir, atanız da! Ne Arap, Arap olmayandan üstündür ne de Arap olmayan 
kimse Arap’tan. Ne beyaz, siyahiden ne de siyahi, beyaz olandan üstündür. Gerçekte üstünlük ancak takva ile mümkündür.” Bk. 
Ebû Abdillâh Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, thk. Şuayb el-Arnaût vd. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001), 5/411. 

154  Emîn, Duha’l-İslâm, 1/62. 
155  Muhammet Hekimoğlu, Abbasi Dönemi Arap Edebiyatında Zındıklık (H. 133-442/ M. 750-1050) (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006), 15. 
156  Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi, 265. 
157  Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri”, 32-33. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
249 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

aleyhine te’vil ve tahrif ettikleri, gerekse Hz. Peygamber adına uydurdukları rivayetlerle 
Müslümanları fikri ve itikadi yönden ifsat etmeyi hedefledikleri anlaşılmaktadır. Nitekim 
Abbâsîler döneminde Ebû Nüvâs, Beşşâr b. Bürd, Ebân b. Abdülhamîd, Di‘bil, Hureymî gibi 
Şuûbîlik fikrini savunan şair ve müelliflerin bir kısmının zındıklar arasından gösterilmesi bu iki 
olgu arasındaki yakın ilişkiyi ortaya koymaktadır.158 Nitekim Mu‘tezilî âlim Vâsıl b. Atâ, sapkın 
fikir ve yaşantısıyla bilinen meşhur zındık Beşşâr b. Bürd’ün yazdığı şiirlerin tehlikesine dikkati 
çekmiş ve  “Bu kör mülhidin sözleri, şeytanın en yanıltıcı ve en aldatıcı tuzaklarıdır” diyerek 
uyarıda bulunmuştur.159 Dolayısıyla bu süreçte Şuûbiyye, zındıkların bu grup içerisinde 
kolaylıkla kamufle olabileceği ve farklı etnik unsurların gölgesinde ayrılıkçı ve sapkın fikirlerini 
dile getirebilecekleri bir fraksiyona dönüşmüştür. Şuûbîler, başlangıçta savundukları eşitlik ve 
adalet ilkelerinden uzaklaşarak diğer milletlerin Araplardan üstün olduğu iddiasını 
benimsemişlerdir. Bu ideolojik değişim sonrasında bazı şair ve edipler, kendi dil ve kültürlerini 
tebcil ederken Arap dil ve ilmi mirasını tahkir etmişlerdir. Neticede Araplara ve onlarla 
ilişkilendirdikleri İslâm’a hakarete varan bazı içerikler üretmeye başlamışlardır. Savundukları 
fikirlere meşruiyet kazandırmak için inşad ettikleri söz ve şiirlerin yanı sıra birtakım hadisler 
uydurmak suretiyle Hz. Peygamber’in dini otoritesini istismara yönelmişlerdir.160 

Öyle ki İslâm dininde takvâ dışında bir üstünlük kabul edilmemiş ve esas olanın 
mü’minler arası kardeşlik olduğu161 vurgulanmışken Şuûbîler gerek Araplar’ı zemmeden 
gerekse diğer milletleri öven hadisler üretmişlerdir. Bu sayede Emevî milliyetçiliğinden intikam 
alma yoluna gitmişlerdir. Bu durumu fırsata dönüştüren zındıklar da İslâm’ın dinî ve ahlakî 
değerlerini bozmak için bu doğrultuda faaliyet göstermişlerdir. Lisanlar ile ilgili uydurma 
rivayetler zındıkların maksatlarıyla örtüşmektedir. Bir rivayette Hz. Peygamber’in Arap oluşu, 
Kur’ân’ın Arapça olması ve ehl-i cennetin dilinin Arapça oluşu sıralanarak Arap’ın bu üç 
nedenle sevilmesi gerektiği vurgulanmaktadır.162 Yine Arap’ı aldatanın şefaatten mahrum 
kalacağı, Arap sevgisinin iman, Arap nefretinin nifak alameti olduğu, Arap’ın zelil olmasının 
aslında İslâm’ın zelil olması demek olduğu vb. bu rivayetlerde vurgulanan hususlar 
arasındadır.163 Oysa Kur’ân bu bağlamda herhangi bir ırk, dil, kabile yahut zümreye imtiyaz 
tanımamaktadır. Aksine sûr’a üflendiği zaman hiçbir şeyin fayda vermeyeceği o zaman kişiye 
tek faydalı olacak olan şeyin amellerinin ağır gelmesi olduğu açıkça ifade edilmektedir.164 

                                                                                 
158  Apak, “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri”, 38, 41-42. 
159  Âtıf Şükrî, ez-Zendeka ve’z-zenâdıka, 178-179. 
160  Bu süreçte Şuûbiyye mensupları, kendi ideolojisine uygun içerikte hadisler uydurmuşlardır. Arapları ve Arap dilini yeren, Fars 

dili başta olmak üzere diğer dil ve milletleri öven rivayetleri ekseriyetle Şuûbîlik hareketi bağlamında ele almak gerekmektedir. 
Bk. Abdülfettâh Ebû Gudde, Mevzû Hadîsler, çev. Enbiya Yıldırım (İstanbul: İnsan Yayınları, 2015), 56. 

161  el-Hucurât 49/10. Bu yolun izlenmesinde bütün müslümanların manevi bir çatının altında toplanmak istenmesi olduğu 
anlaşılmaktadır. Dil, ırk, mezhep gibi farklılıkların yerine aynı değerler etrafında inanç birliğinin sağlanmasının en temel gaye 
olduğu görülmektedir. Bk. Mehmed Said Hatiboğlu, “İslamda ilk Siyâsî Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşliliği”, Ankara Üniversitesi 
İlâhiyat Fakültesi Dergisi 23/1 (1979), 125-126. 

162  Ebü’l-Ferec İbnü’l-Cevzî, el-Mevdû‘ât, thk. Abdurrahman Muhammed Osman (Medine: el-Mektebetü’s-Selefiyye, 1386/1966), 
2/41; Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân es-Süyûtî, el-Leʾâli’l-maṣnûʿa fî eḥâdîsi̱’l-mevżûʿa (Beyrut: Dârü’l-Maʿrife, ts.), 1/442. 

163  Cihan, Uydurma Hadislerin Ortaya Çıkışında Zındıkların Rolü, 54. 
164  el-Mü’minûn 23/101-102.  



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
250 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Dolayısıyla mezkûr rivayetler ile Arap ırkının üstün olduğu düşüncesinin dimağlara 
yerleştirilmek istendiği anlaşılmaktadır. Buna mukabil bu minvalde üretilen rivayetlere karşı 
Allah öfkelendiğinde vahyi Arapça olarak, hoşnut olduğunda ise Farsça olarak inzâl ettiği 
şeklinde hadisler uydurulmuştur. 165 Kavim, kabile, lisan ve milliyetlerle ilgili övgü ve yergi 
içeren karşılıklı uydurmalar çoktur. 

Cennet ehlinin dilinin Arapça olduğu,166 arşı kuşatan meleklerin Farsça konuştuğu, 
Farsça konuşan kimsenin rezilliğinin artıp cesaretinin azalacağı, Arapça’nın yeryüzü ve 
gökyüzünün lisanı olduğu, Farsça konuşmanın münafıklığa sebebiyet verdiği gibi karşılıklı 
polemik türü söylemler uydurma rivayetlerde kendilerine yer bulabilmiştir. Söz gelimi 
uydurma bir rivayette Habeşli bir kimseyi eve almanın berekete neden olacağı ifade edilirken167 
başka bir rivayette ise Habeşlilerin aç iken hırsızlık, tok iken zina ettikleri belirtilerek 
kınandıkları görülmektedir.168 Büyük ölçüde Şuûbîlik akımıyla birlikte gündeme geldiği 
anlaşılan bu tür rivayetlerin, muhtevaları itibarıyla zındıkların amaçlarıyla örtüştüğü 
görülmektedir. 

Zındıklık hareketleri, tarihsel süreçte iki ana perspektif üzerinden 
değerlendirilmektedir. İlk olarak Mani ve Mezdek gibi dinlere mensup kesimlerin düalizme 
dayalı inançlarını toplumda yaygınlaştırmak amacıyla bu hareketi sürdürdükleri ifade 
edilmiştir. İkinci bakış açısı ise mevâlî toplulukları içerisinde bulunan ve kadim inançlarına 
bağlı gruplar ile devlet yöneticileri arasında şekillenen gerilimlere odaklanmaktadır. Görünürde 
inanç temelli gelişen bu çatışmalar, arka planda derin bir sosyal kırılma ve kültürel ayrışmaya 
dayanmaktadır. Daha açık bir ifadeyle zındıklık faaliyetleri, mevâlînin eski inanç ve 
geleneklerine bağlı kalan unsurları ile Arap yönetimi arasında cereyan eden, kültürel düzlemde 
bir varoluş mücadelesi olarak da tasvir edilebilir.169 Bu anlamda Şuûbiyye hareketi; farklı 
dinlerin, kültürlerin ve düşünce geleneklerinin bir araya geldiği çok katmanlı bir yapı 
görünümüne sahiptir. Hareket siyasi, dini, sosyal ve kültürel bakımdan baskıcı politikaların 
gölgesinde bir tepki olarak doğup gelişmiş, Abbâsî iktidarıyla birlikte değişen dini ve sosyal 
politikalardan yararlanmışlardır. Bazı şuûbîlerin aynı zamanda meşhur zındıklar arasında 
gösterilmesi, zındıkların ağırlıklı olarak Fars kökenli din ve geleneklerin mensupları olması, 
zındıkların Şuûbîlik adı altında kendi düşüncelerini öne çıkarmaya çalışmaları gibi hususlar 
Şuûbîlik olgusunun gelişmesi ile zındıklık faaliyetlerinin artış göstermesi arasında bir ilişki 
olduğuna işaret etmektedir. Araplar’ı tezyif ederken aynı zamanda İslâm’ın ahlak ve değer 
içerikli malzemelerini kendi düşüncelerine uygun şekilde ifsat ettikleri anlaşılmaktadır. 

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER  
Erken Abbâsî devrinde ‘zındıklık’ terimi, sadece dinî açıdan sapkınlık ya da İslâm dışı 

amel ve inançları ifade eden sınırlı bir kavram olmaktan çıkmış daha geniş çerçeveye sahip çok 
                                                                                 
165  İbnü’l-Cevzî, el-Mevdû‘ât, 1/111. 
166  İbnü’l-Cevzî, el-Mevdû‘ât, 3/71. 
167  Ebü’l-Hasan İbn Arrâk, Tenzîhü’ş-Şerîʿa, thk. Abdülvehhâb Abdüllatîf (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1401/1981), 2/37. 
168  İbn Arrâk, Tenzîhü’ş-Şerîʿa, 2/31. 
169  Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler, 20. 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
251 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

yönlü bir anlam kazanmıştır. Bu devirde zındıklık, bir taraftan fikri ve itikadî meselelere ilişkin 
farklı görüş ve eğilimlere göndermede bulunurken diğer taraftan siyasî otoriteye ya da 
toplumsal düzene bir tür meydan okuma olarak algılanan tutum ve söylemleri içine alacak 
şekilde genişlemiştir. Abbâsî iktidarının güç kazanmasıyla birlikte, devlet otoritesini tahkim 
etme ve egemen kültür oluşturma çabaları çerçevesinde bu kavramın sınırları te’vil edilerek 
siyasi ve ideolojik bir engizisyon aracına dönüşmüştür. Özellikle Mu‘tezile gibi farklı itikadi 
görüş ve yorumlara sahip oluşumların devlet nezdinde güçlenmesi, kelami ve felsefi 
meselelerin mezhepler arası tartışmalara karışması ve yabancı kültürlerden etkilenen 
Müslüman toplumda yeni fikirlerin yayılması gibi saikler zındıklığın taraftar bulmasına ve 
kapsamının genişlemesine yol açmıştır. Bu süreçte zındık olarak nitelendirilen şahıs ve gruplar, 
yalnızca İslam dışı inanışlara sahip olanlarla sınırlı kalmamış; devletin siyasi ve kültürel 
politikalarını eleştiren edip, şair, mütercim ve entelektüeller de bu kapsamda 
değerlendirilmiştir. Bu vasatta zındıklık kavramının genişlemesi, hem siyasi ve sosyal yönden 
çok boyutlu bir dönüşümün yansıması olarak okunabilir. Bu durum, tabiatıyla İslâm 
toplumunda gelenek ve yenilik taraftarı fırka ve oluşumlar arasındaki gerilimi artırmıştır. 
Müslüman toplumdaki fikri ve itikadi birtakım ayrışmalara yol açan bu tablo, devletin bir 
kontrol mekanizması olarak dine olan yaklaşım biçimini de değiştirmiştir. Gerek devlet gerekse 
toplum nezdinde baş gösteren güvensiz ortam, zındık ve mülhidlerin hareket alanını 
genişletmiştir.  

Öyle ki bu dönem, İslam dünyasında dini, siyasi, sosyal ve kültürel anlamda büyük 
değişimlerin yaşandığı bir dönem olmuştur. Bu zaman zarfında Abbâsîler, çeşitli fikir 
hareketleri ve mezhep çatışmalarıyla karşı karşıya kalmışlardır. Yönetimden gayrı memnun 
unsurlar yer yer isyan hareketleriyle görünür hale gelebilmişlerdir. Zındıkların fikren öncülük 
ettiği isyanlar sonrası bu tür sapkın oluşumların devlet açısından ciddi bir tehdit ve tehlike 
unsuru olarak görülmüştür. Devletin ikbalini ve toplumsal düzeni önceleyen Abbâsî yönetimi, 
İslam’ın temellerine yönelik bu tür tehditleri bertaraf etmek için yoğun bir mücadele içerisine 
girmiştir. Başlangıçta zındıkların fikir ve ideolojilerini fikri açıdan çürütme amaçlı cedel ve 
tartışma yöntemi benimsenmiştir. Bizzat halife ve devlet yetkililerinin nezaretinde 
münazaralar düzenlenmiş, kelam ve hadis âlimlerinin zındıklarla umuma açık meydanlarda 
tartışmaları sağlanmıştır. Fikri mücadelelenin yanı sıra ilk kez Halife Mehdî tarafından zındık 
isyanlarını bastırmak ve toplumda sapkın amel ve itikat yapısına sahip kimseleri yargılayıp 
cezalandırmak amacıyla Dîvânü’z-zenâdıka adlı bir müessese kurulmuştur. Abbâsî yöneticileri 
hem devleti hem toplumu bu heretik unsurlardan arındırmak için bu mesele üzerine kararlı bir 
şekilde eğilmişlerdir. 

Zındıklıkla suçlanan kişiler sıkı bir denetimlerden geçirilmiş ve çoğu zaman ağır 
cezalara çarptırılmıştır. Öte yandan bu mücadelenin Abbâsî halifelerinin otoritesini 
sağlamlaştırma ve aleyhte gelişebilecek isyan ve kalkışmaları kontrol etme amacı taşıdığı da 
anlaşılmaktadır. Nitekim Emîn ve Me’mûn arasındaki mücadele neticesinde Farslılar lehine el 
değiştiren Abbâsî yönetimi, Bağdat merkezli iç karışıklığın önüne geçebilmek için Mu‘tezile 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
252 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

mezhebi öncülüğünde ‘mihne’ olarak bilinen bir tür fikri ve itikadi sorgulama politikasını 
yürürlüğe koymuş; bu sayede toplumda nüfuz ve etki sahibi bir kısım muhaddis, fakih, kadı ve 
edipler Halku’l-Kur’ân ideolojisini kabule zorlanmıştır. Mihne sadece Bağdat’ta gündeme 
gelmemiş, Mekke, Medine, Mısır, Dimaşk, Basra, Kufe, Tirmiz, İfrikıyye, Kayrevan, Âmul, Sistan 
ve Belh gibi pek çok bölgede katı bir şekilde uygulanmıştır. Bu sorgulamalar neticesinde birçok 
bölgede haksız yargılamalar, yersiz ve mesnetsiz ithamlar, hapis ve idam gibi çeşitli cezalarla 
toplumsal muhalefetin önü alınmış; böylece Abbâsî halifeleri otoritelerini yeniden tesis 
etmişlerdir. Halife Me’mûn’un başlatıp Halife Mu‘tasım ve Halife Vâsik’ın sürdürdüğü bu 
politika toplumsal ayrışma ve kutuplaşmanın yanı sıra fikri ve itikadi dayatmadan kaynaklanan 
güvensiz bir ortam üretmiştir. Mihne olayının ürettiği çatışmalı ve güvensiz atmosfer, zındık ve 
mülhidlere hareket alanı açmış; sapkın fikirlerini gizli ve örtülü faaliyetlerle yaymalarına imkân 
sunmuştur.  

Erken Abbâsî devrinde zındıklık ithamlarının merkezinde Mani, Mezdek, Zerdüşt vb. 
gibi Fars kökenli düalist ve gnostik kadim inançlara mensubiyet yahut temayül yatmaktadır. Bu 
gibi farklı dini ve felsefi akımlardan etkilenen grupların varlığı, devlet tarafından yalnızca din 
açısından değil, aynı zamanda siyasi ikbal ve istikrar açısından da potansiyel bir risk olarak 
değerlendirilmiştir. Bu dönemde Müslüman toplumun amel ve inanç düzeyindeki kabullerini 
tartışmaya açan zındık ve mülhidler, hâkim din anlayışını bozmaya çalışmanın yanı sıra resmî 
ideolojiye aykırı görüşleri yaymaya çalışmışlardır. Zındıkların tercümeler kanalıyla Mani, 
Mezdek, Deysan vb. geleneklerin temel eserlerini Arapça’ya çevirmeye ağırlık vermeleri, 
İslam’a karşı yürüttükleri mücadelenin kültürel yönüne işaret etmektedir. Bu vasatta gelişip 
büyüyen Şuûbîlik hareketi de zındıkların kamufle olduğu bir çerçeveye bürünmüştür. 
Dolayısıyla bir taraftan Arap kültürü ve beşerî sermayesiyle hesaplaşmak diğer taraftan da 
kadim Fars inanç ve gelenekleri üzerinden İslam’ı hedef almak isteyen zındıklar Şuûbîlik 
hareketini etnik ve siyasi faaliyetleri için bir paravan olarak kullanmışlardır.  

Zındıklık ile Bâtınîlik arasında da benzer bir kesişimden söz edilebilir. Ancak bu iki 
düşünce arasındaki ilişki, özdeşlikten ziyade tarihsel şartların şekillendirdiği bir etkileşim 
süreci olarak ele alınmalıdır. Abbâsîler döneminde zındıklık, isyan hareketlerinin 
bastırılmasından sonra tamamen ortadan kalkmamış; değişik bölgelerde ve farklı biçimlerde 
varlığını sürdürmüştür. Zamanla zındık eğilimlerin açık isyanlardan uzaklaşıp gizlilik ve 
sembolik yoruma dayalı Bâtınî düşünceyle benzer bir forma girdiği görülmektedir. Bu durum, 
zındıklığın tarihsel süreç içerisinde farklı formlar kazanarak devam eden bir olgu olduğunu 
göstermektedir. Bu yönüyle zındıklık, Abbâsîlerin siyasî ve dinî politikalarına karşı gelişen 
muhalefetin değişen şartlara uyum sağlayan dinamik bir muhalefet biçimi olarak okunabilir. 

Abbâsî halifeleri, karşı mücadeledesinde hem dini otoriteyi hem de ulema sınıfını aktif 
şekilde kullanmıştır. Özellikle Me’mûn döneminde, tercüme faaliyetlerine daha sistematik bir 
nitelik kazandırmak amacıyla Beytü’l-Hikme adlı bir kurum kurulmuş, aynı zamanda zındıkların 
fikirleriyle mücadeleye çeviriler kanalıyla da devam edilmiştir. Aynı zamanda Me’mûn devrinde 
Mu‘tezile’nin güç kazanmasıyla birlikte muhaddisler yerine kelamcıların zındık ve sapkın 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
253 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

fikirlerle fikri mücadele etmeye başlaması dikkat çekici bir manevra değişikliğidir. Dönemin 
önemli âlimleri, bir taraftan zındıklığın reddi konusunda eserler telif ederken diğer taraftan 
toplumda bir bilinç ve farkındalık oluşturmaya çalışmışlardır. Bunun yanı sıra devlet, güvenlik 
güçlerini ve istihbarat ağını kullanarak bu grupları sıkı bir şekilde takibe almış ve faaliyetlerini 
sınırlandırmaya çalışmıştır. Dolayısıyla mücadele, erken Abbâsî devrinde sadece dini açıdan 
heretik sayılan gruplara karşı bir harekât olmaktan ziyade devletin merkezileşmesi ve ideolojik 
bütünlüğünün sağlanması amacına yönelik çok boyutlu bir stratejinin parçası olarak 
değerlendirilmelidir. Bu süreçte uygulanan yöntemler, dönemin siyasi ve dini dinamiklerini 
anlamak açısından son derece önemli ipuçları barındırmaktadır. 

Bu çalışmanın sonuç ve tespitlerinden hareketle bazı önerilerde bulunulmaktadır: 
Zındıklık olgusu, farklı perspektiflerden ele alınmaya müsait bir kavram olarak görünmektedir. 
Bu bağlamda, farklı dönemlerdeki zındıklık algısının toplumsal yapı ve siyasi otoriteyle nasıl 
şekillendiği analiz edilebilir. Benzer şekilde tarihsel bağlamı, sosyolojik yönü veya teolojik 
altyapısı itibarıyla farklı kültür ve coğrafyalarda bu olgunun kendisine nasıl yer edindiği 
üzerinde durulabilir. Yine zındıklık olgusunun İslam dininin temel metinleri olan Kur’ân ve 
hadis üzerindeki etkilerinin incelenmesi de bu çalışmanın tespit ve bulgularını destekleme 
açısından büyük önem taşımaktadır. Aynı şekilde, zındıklık olgusunun yalnızca erken dönem 
Abbâsî Devri’nin dini ve siyasi tutumlarını şekillendirdiğini ifade etmek yetersiz bir 
değerlendirme olacaktır. Bu anlamda zındıklık olgusu, geçmişle sınırlandırılmaksızın günümüze 
kadar uzanan tüm yönleriyle ele alınması gereken önemli bir meseledir. Öyle ki, zındıkların 
iman, ibadet, ahlak ve toplumsal konuların ötesinde karamsar tarih tasavvurları, apokaliptik 
senaryolar, mitolojik anlatılar ve eskatolojik hikâyelerle örülü bir muhayyile ürettikleri ve geniş 
halk kitleleri üzerinde etkili oldukları görülmektedir. Bu tür sapkın akım ve anlayışların açık ya 
da örtülü faaliyetlerle Müslüman toplumlar üzerinde tehdit oluşturduğu açıktır.  

Günümüzde de bu durumun etkilerinin çeşitli yansımalarıyla zaman zaman gündeme 
geldiği görülmektedir. Zındık ve sapkın unsurların İslam’ı tahrif, Müslüman toplumları ifsat 
etme arzularının canlılığını koruduğu söylenebilir. Bu zararlı faaliyetler sonucunda 
Müslümanların doğru İslam algısının engellendiği ve gayrı İslami bazı anlayış ve uygulamaların 
yerleşmesinde zındıkların önemli bir etkisi olduğu anlaşılmaktadır. Bu olumsuz etkinin farklı 
alanlarda daha teknik ve spesifik yöntemlerle ele alınarak incelenmesi, meselenin daha 
derinlemesine aydınlatılmasına katkı sağlayacaktır. Bu itibarla zındıklık ve ilhad olgusunun 
tarih boyunca ürettiği algı ve yaklaşımların başta dil, tasavvuf, kelâm ve tefsir olmak üzere 
farklı ilim dallarının kendi nosyonları ve kaynakları çerçevesinde ele alınması önem arz 
etmektedir. Böyle bir yaklaşım, söz konusu kavramların yalnızca itikadî birer sapma kategorisi 
olarak değil aynı zamanda ilmî, fikrî ve kültürel tartışmaların şekillenmesinde etkili olan 
unsurlar olarak değerlendirilmesine imkân sağlayacaktır. Ayrıca zındıklık olgusunun disiplinler 
arası bir perspektifle incelenmesi, onun dinî, toplumsal ve tarihî etkilerinin daha sağlıklı 
biçimde anlaşılmasına ve bu alandaki araştırmalara bütüncül bir katkı sunmasına zemin 
hazırlayacaktır. 



 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
254 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Teşekkür  
Çalışmayı okuyarak değerli görüşlerini bildiren Dr. İrfan Köse, Dr. Tunahan Erdoğan ve 

Dr. Abdulhamid Çalışkan’a, dergi ekibine ve anonim hakemlere teşekkür ederiz.  

Yazarlık Katkısı  
1. Yazar: Mevlüt Özer % 50  

(Konu Seçimi, Veri Toplama, Metin Yazma, Gönderim ve Revizyon)  
2. Yazar: Doç. Dr. Mustafa Tanrıverdi % 50  

(Metodoloji ve Tasarım, Veri Analizi, Metin İnceleme ve Düzeltme) 

Çıkar Çatışması 
Yazarlar olarak aramızda ve/veya başka kurum ve kuruluşlarla herhangi bir çıkar 

çatışması durumu bulunmamaktadır. 

Etik Kurul Beyanı 
Bu makale, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 

Bilimleri Anabilim Dalı’nda Doç. Dr. Mustafa Tanrıverdi danışmanlığında 20.11.2024 tarihinde 
Mevlüt Özer tarafından tamamlanan “Zındıklık Olgusunun Hadis ve Hadisçiler Üzerine Etkileri” 
başlıklı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. Çalışma, yapısı gereği etik kurul izni ve onayı 
gerektirmemektedir. 

İthaf  
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci 

kamplarına, evlere, camilere ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı 
saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din 
adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum sivillere ithaf edilmiştir. 

 



 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
255 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA / REFERENCES 
Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed. el-Müsned. 50 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1421/2001.  
Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed. er-Red ʿale’ zenâdıka ve’l-Cehmiyye. Riyâd: Dârü’s-Sebât, 

1424/2003.  
Akoğlu, Muharrem. “Siyasallaşma Sürecinde Halku’l-Kur’an Tartışmaları”, Bilimname 37 (2019), 353-382.  

https://doi.org/10.28949/bilimname.469726  
Alıcı, Mehmet. “Zendig-Dehr İlişkisi: Kureyşli Zındıkların Zaman ve Ahiret Algısı”. İnsan ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi 5/4 (2016), 801-23. https://doi.org/10.15869/itobiad.23059  
Altungök, Ahmet. “Sâsânî Kültür ve Medeniyetinin İslâm Kültür ve Medeniyetine Etkileri”. Tarih İncelemeleri 

Dergisi 29/2 (2014), 445-487. https://doi.org/10.18513/egetid.69178  
Apak, Âdem. “Şuûbiyye Hareketinin Tarihî Arka Planı ve Tezâhürleri: Asabiyyeden Şuûbiyyeye”. İSTEM 6/12 

(2008), 17-52. https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem/issue/26539/279399  
Âtıf Şükrî, Ebû Avad. ez-Zendeka ve’z-zenâdıka. Umman: Dârü’l-Fikr, ts.  
Atvân, Hüseyin. ez-Zendeka ve’ş-Şuʿûbiyye fi’l-ʿasri’l-ʿAbbâsiyyi’l-evvel. Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1423/1984.  
Ay, Mahmut. Mu’tezile ve Siyaset. İstanbul: Pınar Yayınları, 2002.  
Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2. Basım, 2011.  
Azimli, Mehmet. Abbâsîler Dönemi Bâbek İsyanı. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2004. 
Azimli, Mehmet. “Abbâsîler’in İlk Döneminde Farisî Karakterli İsyanlar”. İslâm Tarihi ve Medeniyeti 5: Abbâsîler 

(I), ed. Nahide Bozkurt - Mustafa Demirci, 221-252. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 
Bozkurt, Nahide. Abbâsîler. İstanbul: İSAM Yayınları, 2014.  
Buhârî, Muhammed b. İsmâîl. Ḫalḳu efʿâli’l-ʿibâd ve’r-red ʿale’l-Cehmiyye ve ashâbi’t-ṭaʿṭîl. Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle, 3. Basım, 1411/1990.  
Can, Mesut. “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl b. Sehl’in Rolü”. İSTEM 14/28 (2016), 331-348.  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem/issue/27942/297011  
Cevherî, İsmâîl b. Hammâd. eṣ-Ṣıḥâḥ: Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, 4. 

Basım, 1407/1987.  
Chokr, Melhem. İslâm’ın Hicrî İkinci Asrında Zındıklık ve Zındıklar. çev. Ayşe Meral. İstanbul: Anka Yayınları, 

2002.  
Cihan, Sadık. Uydurma Hadislerin Doğuşu ve Sosyo-Politik Olaylarla İlgisi: Hz. Peygamber Devrinden Abbasi Halifesi 

Mu’tasım Dönemine Kadar. Samsun: Etüt Yayınları, 2. Basım, 1997.  
Cihan, Sadık. Uydurma Hadislerin Ortaya Çıkışında Zındıkların Rolü. Samsun: Etüt Yayınları, 2003.  
Çandarlıoğlu, Gülçin. “Uygurlar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/242-244. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012.  
Dâkūkī, Hüseyin Ali. “Hîre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 18/122-124. İstanbul: TDV Yay., 1998.  
Dayf, Şevkī. Târîhu’l-Edebi’l-ʿArabî el-ʿAsru’l-ʿAbbâsî el-Evvel. Kahire: Dârü’l-Maʿârif, 8. Basım, 1966.  
De Blois, François Clément. “Zindīḳ”. Encyclopaedia of Islam (EI-2 English). 11/510-11. Leiden: Brill Press, 2012.  
Demirci, Mustafa. Beytü’l-Hikme: Kuruluşu, Etkileri ve İşleyişi. İstanbul: İnsan Yayınları, 1996.  
Demirci, Mustafa. “Mu’tezile’nin İslam Medeniyetine Katkıları Cedel-Tercüme ve Tabiî Bilimlerdeki Rolü”. 

Marife 3/3 (2003), 109-130. https://doi.org/10.5281/zenodo.3343387  
Demirel, Serdar. Düalist Zındıklar ve Hadis. İstanbul: İbn Haldun Üniversitesi Yayınları, 2022.  
Doğan, Nagihan. “Erken Abbasi Hilafetinde Zındıklık ve Zendeka Algısı”. Ötekinin Peşinde. haz. Mehmet Öz - 

Fatih Yeşil. 225-245. Ankara: Timaş Yayınları, 2015. 

https://doi.org/10.28949/bilimname.469726
https://doi.org/10.15869/itobiad.23059
https://doi.org/10.18513/egetid.69178
https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem/issue/26539/279399
https://dergipark.org.tr/tr/pub/istem/issue/27942/297011
https://doi.org/10.5281/zenodo.3343387


 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
256 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Ebû Gudde, Abdülfettâh. Mevzû Hadîsler. çev. Enbiya Yıldırım. İstanbul: İnsan Yayınları, 2015.  
Ebû Zehv, Muhammed. el-Hadîs ve’l-muhaddisûn. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1378/1958.  
Emîn, Ahmed. Duha’l-İslâm. 3 Cilt. Kahire: Müessesetü Hindâvî, 2012.  
Erkol, Ahmet. “Mu’tezilî Düşüncede Dinamizm ve Mu’tezile Düşüncesinin İslam Toplumunu 

Dönüştürmedeki Etkisi”. Marife 3/3 (2003), 131-149. https://doi.org/10.5281/zenodo.3343393   
Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed. Tehẕîbü’l-luġa. 8 Cilt. Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 

1421/2001.  
Gutas, Dimitri. Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken Abbasi 

Toplumu. çev. Lütfü Şimşek. İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003.  
Güneş, Sümeyye. “İslâm Bilimini Kurumsallaştıran Bir Akademi: ‘Beytülhikme’ (Kuruluşu, Misyonu ve 

Etkileri)”. Kadim Akademi Sosyal Bilimler Dergisi 6/2 (2022), 167-81.  
Güzel, Fatih. “Hz. Peygamber Döneminde Bireysel İrtidat”. İslamî İlimler Perspektifinden Dinden Dönme: İrtidat. 

ed. M. Ali Asar - M. Ali Aytekin. 131-156. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021. 
https://doi.org/10.55805/kadimsbd.1181209  

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdirrahmân. Kitâbü’l-ʿAyn. thk. Mehdî el-Mahzûmî–İbrâhim es-Sâmerrâî. 8 Cilt. Beyrut: 
el-Mektebetü’l-Hilâl, ts.  

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî. Târîhu Bağdâd. thk. Beşşar Avvâd Ma‘rûf. 26 Cilt. Beyrut: Dârü’l-
Garbi’l-İslâmî, 1422/2002.  

Hatiboğlu, Mehmed Said. “İslamda ilk Siyâsî Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşliliği”. Ankara Üniversitesi İlâhiyat 
Fakültesi Dergisi 23/1 (1979), 121-213.  
https://isamveri.org/pdfdrg/D00001/1978_C23/1978_c23_HATIBOGLUMS.pdf  

Hekimoğlu, Muhammet. Abbasi Dönemi Arap Edebiyatında Zındıklık (H. 133-442/ M. 750-1050). Ankara: Ankara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006.  

Hodgson, Marshall G. S. İslâm’ın Serüveni: Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih. çev. Alp Eker vd. 3 Cilt. 
İstanbul: İz Yayınları, 1993.  

Ibrahim, Mahmood. “Religious Inquisition as Social Policy: The Persecution of the Zanadiqa in the early 
Abbasid Caliphate”. Arab Studies Quarterly 16 (1994), 53-72. http://www.jstor.org/stable/41858089  

İbn Arrâk, Ebü’l-Hasan. Tenzîhü’ş-şerîʿa. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 1401/1981. 
İbn Düreyd, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen. Kitâbü Cemhereti’l-luġa. thk. Remzi Munîr Ba‘lebekkî. Beyrut: 

Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, 1987.  
İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullāh. el-Maʿârif. thk. Servet Ukkâşe. Kahire: Dârü’l-Maʿârif, 4. Basım, 1969.  
İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn. Lisânü’l-‘Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dârü Sadr, ts.  
İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec. el-Mevdû‘ât. thk. Abdurrahman Muhammed Osman. 3 Cilt. Medine: el-Mektebetü’s-

Selefiyye, 1386/1966.  
İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed. el-Kâmil fi’t-târîh. thk. Muhammed Yûsuf ed-Dekâke. 11 

Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407/1987.  
İbnü’n-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed. el-Fihrist. thk. Rızâ Teceddüd. Tahran. y.y., 1971.  
İmam Mâlik, Ebû ʿAbdillâh Mâlik b. Enes. el-Muvaṭṭaʾ. Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî, 1406/1985.  
Kahraman, Hüseyin. Kûfe’de Hadis İlk Üç Asır. Bursa: Emin Yayınları, 2006.  
Karlığa, Bekir. İslam Düşüncesi’nin Batı Düşüncesi’ne Etkileri. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2004.  
Kırbaşoğlu, Mehmet Hayri. “İslam Düşüncesinin Teşekkül Devrinden Bir Kesit ‘Ashâbü’l-Hadis’in Akaid 

Edebiyatı’”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 1/5 (1987), 79-89.  
https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1987_5/1987_5_KIRBASOGLUMH.pdf  

https://doi.org/10.5281/zenodo.3343393
https://doi.org/10.55805/kadimsbd.1181209
https://isamveri.org/pdfdrg/D00001/1978_C23/1978_c23_HATIBOGLUMS.pdf
http://www.jstor.org/stable/41858089
https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1987_5/1987_5_KIRBASOGLUMH.pdf


 
 

 
 Erken Abbâsî Devrinde Zındıklık Olgusunu Besleyen Sosyopolitik Gelişmeler 

 

 

 
 
 
257 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Korkmaz, Sıddık. Tarihin Tahrifi İbn Sebe Meselesi. İstanbul: Araştırma Yayınları, 2005.  
Kutluer, İlhan. “İlhâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/93-96. İstanbul: TDV Yayınları, 2000.  
Lewis, Bernard. “Some Observations on the Significance of Heresy in the History of Islam”. Studia Islamica 1 

(1953), 43-63. https://doi.org/10.2307/1595009    
Mes‘ûdî, Ebü’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn. Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve meʿâdinü’l-cevher. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-

Asriyye, 2005.   
Nuaym b. Hammâd, Ebû Abdillâh. Kitâbü’l-Fiten. Semîr Emîn ez-Züheyrî. 2 Cilt. Kahire: Mektebetü’t-Tevhîd, 

1412/1991.  
Ocak, Ahmet Yaşar. Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler: 15.-17. Yüzyıllar. İstanbul: Türkiye Ekonomik 

ve Toplumsal Tarih Vakfı, 1998.  
Omar. Farouk. “Some Observations on the Reign of the Abbāsid caliph al-Mahdī 185/775-169/785”. Arabica 

21/2 (1974), 139-150. https://doi.org/10.1163/157005874X00210   
Öktem, Murat. “Tabakât ve Ricâl Kitaplarında Zındıklık ve Zındık Olduğu Söylenen Hadis Râvîleri”. Tasavvur 

/ Tekirdağ İlahiyat Dergisi 7/1 (2021), 955-989. https://doi.org/10.47424/tasavvur.910851  
Öz, Mustafa. “Zındık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/390-391. İstanbul: TDV Yayınları, 2013.  
Özafşar, Mehmet Emin. İdeolojik Hadisçiliğin Tarihî Arkaplanı. Ankara: OTTO Yayınları, 3. Basım, 2017.  
Özdemir ve Şafak, Mehmet Nadir-Esin. “Abbâsîlerın İlk Yüzyılında Tercüme Faaliyetleri ve Grek Felsefesinin 

İslam Dünyasına Girişi”. İlahiyat Araştırmaları, ed. Hüseyin Güneş-Fevzi Rençber, 1-16. Ankara: 
Serüven Yayınları, 2024.  

Özgüdenli, Osmangazi. “İran”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/395-400. İstanbul: TDV Yay., 2000.  
Özpınar, Ömer. Hadis Edebiyatının Oluşumu. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 4. Basım, 2022.  
Sem‘ânî, Ebü’l-Muzaffer. el-İntiṣâr li-aṣḥâbi’l-ḥadîs.̱ thk. Hasen el-Cîzânî. Suud: Mektebetü Edvâi’l-Menâr, 

1417/1996.  
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân. el-Leʾâli’l-maṣnûʿa fî eḥâdîsi̱’l-mevżûʿa. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-

Maʿrife, ts.  
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân. Târîhu’l-hulefâʾ Menâhilü’s-safâʾ bi-tevârîhi’l-eʾimme ve’l-hulefâʾ. 

Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1424/2003.  
Şahin, Hanifi. “İlk Dönem Kader Tartışmalarında Siyasetin Rolü”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

36 (2011), 47-70. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/31122   
Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk. thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm. 11 Cilt. 

Mısır: Dârü’l-Maʿârif, 2. Basım, 1387.  
Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed. Şerḥu müşkili’l-âsâ̱r. thk. Şu‘ayb el-Arnaûd. 16 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1994.  
Tanrıverdi, Eyyüp. “Abbâsîlerin Kültürel Politikası Açısından Mehdî’nin Zındıklık Mücadelesi”. İSTEM 6/12 

(2008), 105-126. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260776   
Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Alî. Keşşâfü ıṣṭılâḥâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm. nşr. Refîk el-Acem. 2 Cilt. Beyrut: 

Mektebetü Lübnan, 1996.  
Ümit, Mehmet. “Mihne Sürecinde Hanefîler”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (2010), 101-130. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/85777   
Vajda, Gorges. “Les zindîqs en pays d’İslam au debut de la Période Abbaside”. Rivista Degli Studi Orientali 17 

(1937): 173-229. http://www.jstor.org/stable/41923248   
Varol, Mehmet Bahaüddin. “Raşid Halifeler Dönemi Toplumsal Değişme Üzerine Bazı Değerlendirmeler”. 

İSTEM 3/6 (2005), 195-213. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260670   

https://doi.org/10.2307/1595009
https://doi.org/10.1163/157005874X00210
https://doi.org/10.47424/tasavvur.910851
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/31122
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260776
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/85777
http://www.jstor.org/stable/41923248
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/260670


 
 
 

 Mevlüt ÖZER - Mustafa TANRIVERDİ 
 

 

 
 
 
258 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Vloten, Gerlof van. Arab Hâkimiyeti. çev. Mehmed Said Hatiboğlu. Ankara: OTTO Yayınları, 2021.  
Watt, William Montgomery. İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi. çev. Osman Demir. İstanbul: Ketebe 

Yayınları, 2021.  
Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ. Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kāmûs. thk. Komisyon. 40 Cilt. Kuveyt: 

Matbaatü Hükûmeti’l-Kuveyt, 1979.  
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn. Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ. thk. Beşşâr Avvâd Maʿrûf. 25 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 11. Basım, 1402/1982.  
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn. Teẕkiretü’l-ḥuffâẓ. 5 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998.  
Zorlu, Cem. “Abbâsî Devleti’ne Karşı İlk Silahlı Hareketler”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 1/1 (2001), 95-127. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3343118  
 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3343118

