
2980-2806 

Dorlion Journal 
Academic Social Studies / Akademik Sosyal Araştırmalar  

Vol./Cilt: 3 / Issue/Sayı: 2,  December/Aralık 2025, pp./ss. 354-370. 

  CC BY-NC 4.0 DEED 

Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 
Maryam (the Virgin Mary) in the Tafsīr of Fakhr al-Dīn al-Rāzī

Öz 
Hıristiyanların Hz. Meryem’e verdikleri makam tevhid akidesine halel 
getirmiştir. Yahudiler ise bir peygamber annesinin onuruna yakışmayan 
bühtanlarla onu lekelemişlerdir. Bunların aksine Kur’ân Hz. Meryem’i, tevhid 
akidesine zarar vermeden en temiz bir şahsiyet olarak tanıtmıştır. Bu yüzden 
Müslümanlar onun beşeriyetini göz ardı etmedikleri gibi, hak ettiği değeri ona 
vermekten geri durmamışlardır. Doğumundan başlayarak Hz. ʿÎsâ’yı babasız 
olarak doğurmasına kadar geçen süreç özellikle Âl-i İmrân ve Meryem 
sûrelerinde ayrıntılı bir şekilde anlatılmıştır. Kur’ân’ın Hz. Meryem için 
belirlediği konum, tefsirlerin yardımıyla daha belirgin bir şekilde ortaya konacak 
yer yer Hıristiyan teolojisindeki Meryem profiliyle karşılaştırılacaktır. Hz. 
Meryem’le ilgili birçok kitap, tez ve makale yazılmıştır. Ancak konuyu dirâyet 
tefsiri özelinde işleyen çalışmalar çok azdır. Dirâyette önemli bir mevkide olan 
Fahreddîn er-Râzî’nin tefsiri bağlamında Hz. Meryem’i ele alan bir çalışmaya ise 
rastlamadık. Bu yüzden Hz. Meryem’le ilgili âyetleri Fahreddîn er-Râzî gibi 
önemli bir müfessirin bakış açısıyla ele aldık. Çalışmada analitik-mukayeseli 
yöntem kullanılmıştır. Bir müfessir, aynı zamanda bir kelamcı olan Fahreddîn er-
Râzî, beklenen dirâyet tefsir performansının aksine meseleleri daha çok rivâyet 
tefsiri yöntemiyle ele almıştır. Birçok yerde meseleleri değerlendirmekten ya da 
en azından tercihini belirtmekten uzak bir tavır sergilemiştir. Hz. Meryem’in 
doğumu, mâbede bırakılması, büyümesi, hamileliği ve hamilelik müddeti gibi 
meselelerde Râzî birçok yerde isim vermeden âlimlerden aktarma yaptığını 
belirtmiştir. Müfessir Râzî Hz. Meryem’e ait özellikleri sayarken diğer 
müfessirlerle aynı görüşleri ortaya koymuştur. Ancak Hz. Meryem’in Hz. ʿÎsâ gibi 
beşikte iken konuştuğunu iddia etmesi, sadece ona has bir tespit olarak kalmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Kur’ân-ı Kerîm, Hıristiyanlık, Fahreddîn er-Râzî, Hz. 
Meryem. 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Haklı, Mehmet Yusuf. “Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem”. Uluslararası Dorlion 
Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025),  354-370. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.18101003         

Araştırma Makalesi / Research Article 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

30.08.2025 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

30.12.2025 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

30.12.2025 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

Doç. Dr. Mehmet Yusuf HAKLI  

Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam 

Bilimleri Bölümü, Tefsir Anabilim Dalı.  

Diyarbakır, TÜRKİYE.  

https://doi.org/10.5281/zenodo.18101003
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286631
mailto:yusufhilvani@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3745-7085


 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
355 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Abstract  
The status accorded to the Virgin Mary by Christians undermines the doctrine of monotheism. The Jews, on the 
other hand, have defamed her with slander unworthy of the honour of a prophet's mother. In contrast, the 
Qur'an presents the Virgin Mary as a person of the purest character, without compromising the doctrine of 
monotheism. Therefore, Muslims have not disregarded her humanity, nor have they refrained from giving her 
the value she deserves. The process from her birth to her giving birth to Jesus without a father is described in 
detail, particularly in the Surahs Āl ʿImrān and Maryam. The position determined by the Qur'an for Maryam 
will be clarified with the help of exegesis and will be compared with the profile of Maryam in Christian theology. 
Many books, theses, and articles have been written about Maryam. However, there are very few studies that 
deal with the subject specifically in terms of exegesis. We have not come across any work addressing the Virgin 
Mary in the context of the commentary of Fakhr al-Dīn al-Rāzī, who is at the pinnacle of exegesis. Therefore, we 
have examined the verses related to the Virgin Mary from the perspective of an important exegete such as 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī. An analytical-comparative method has been used in this study. Fakhr al-Dīn al-Rāzī, a 
commentator and also a theologian, dealt with issues more through the method of narration commentary, 
contrary to the expected exegetical performance. In many places, he adopted an attitude of refraining from 
evaluating issues or at least stating his preference. Regarding issues such as the birth of the Virgin Mary, her 
abandonment at the temple, her upbringing, her pregnancy, and the duration of her pregnancy, Rāzī stated 
that he quoted from scholars without naming them in many places. When listing the characteristics of Maryam, 
the exegete Rāzī expressed the same views as other exegetes. However, his claim that Maryam spoke while in 
the cradle, like ʿĪsā, remains a unique observation specific to him. 

Keywords: Tafsir, The Holy Qur'an, Christianity, Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mary. 

1. GİRİŞ 
Hz. Meryem hem Hıristiyanlık hem de İslâm Dini açısından önemli bir şahsiyettir. 

Hıristiyanlıkta onu önemli kılan sebep, onun tanrının annesi olarak kabul görmesidir. Hz. 
Meryem’in Kur’ân’daki birçok âyete konu olması da onu Müslümaların nazarında müstesna bir 
şahsiyet haline getirmiştir. Kur’ân’da ismi geçen tek kadın olan Hz. Meryem’in hayatı, başta Âl-i 
İmrân ve Meryem Sûreleri olmak üzere Kur’ân’ın muhtelif yerlerinde etraflıca anlatılır. 
Hıristiyanların, tevhid inancına uymayan bir tarzda Hz. Meryem’i beşer üstü bir varlık olarak 
telakki etmelerinin ve Yahudilerin, bir peygamberin annesine yakıştırılması mümkün olmayan 
iftiralarının aksine Kur’ân-ı Kerîm, ona hak ettiği değeri vererek Hıristiyanların ve Yahudilerin 
yanlış inanışlarını reddetmiştir.  

Kur’ân’ın çizdiği Meryem portresinin daha iyi ve daha detaylı anlaşılabilmesi için 
tefsirlere müracaat etme ihtiyacı hâsıl olmuştur. Birçok tefsir kaynağına müracaat edilmekle 
beraber, ana eksende Fahreddîn Râzî’nin meşhur tefsiri Mefâtihu’l-ġayb yer almıştır. Konu 
Râzî’nin tefsiri özelinde ele alınmış, onun Hz. Meryem içerikli âyetlere yaptığı yorum ve 
değerlendirmeler çerçevesinde şekillenmiştir. Râzî’nin eseri konuları çok tafsilatlı bir şekilde 
ele aldığı ve birçok ilmi alana ait bilgileri içerdiği için, diğer tefsirlerden daha kıymetli bir 
mevki işgal etmiş; âlimler arasında itibar görmüştür.  Hz. Meryem’le alakalı meseleler kelam 
sahasına da girmektedir. Bu yönüyle de “Kelamcıların İmamı” lakabıyla anılan Râzî’nin konuya 
bakışı önem arz etmektedir. Dolayısıyla çalışmamız Hz. Meryem’le ilgili âyetler çerçevesinde 
Müfessîr Râzî’nin yaptığı yorum ve değerlendirmelerle sınırlı tutulmuştur. Görüşlerinin 
desteklenmesi veya mukayese edilebilmesi için başka müfessirlerin eserlerine de müracaat 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
356 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

edilmiştir. Gerekli görülen yerlerde Hıristiyanların Hz. Meryem’le ilgili fikirlerine 
başvurulmuştur. Çalışmanın mahiyeti gereği, analitik-mukayeseli yöntem kullanılmıştır. 

Hz. Meryem hakkında elliye yakın akademik çalışma tespi ettik. Bu çalışmalar tefsir, 
hadis, dinler tarihi, tasavvuf hatta edebiyat gibi çeşitli alanlarda dağılım göstermektedir. Hz. 
Meryem’i dirayet tefsiri özelinde ele alan çalışmaların sayısı oldukça azdır. Mahmut Ay’ın İşârî 
Tefsirler’de Hz. Meryem, Murat Memiş’in İmam Mâtürîdî ve Ebussuûd’un Tefsirlerinde Hz. Meryem, 
Nefise Ece’nin Kurtubî Tefsiri’nde Hz. Meryem adlı makaleleri, tefsir özelinde Hz. Meryem’le ilgili 
yapılan çalışmalardan bazılarıdır. Fahreddîn Râzî’nin eseri çerçevesinde yapılan bir çalışmaya 
da rastlamadık. Bu çalışmayla Râzî gibi tefsir sahasının önemli bir şahsiyetinin Hz. Meryem 
hakkındaki görüş ve değerlendirmeleri ortaya konulmaktadır. Ayrıca eserinin çeşitli yerlerine 
dağılmış bir vaziyette bulunan bu görüş ve değerlendirmeler bir arada sunulmaktadır.  

Etik Beyan: Bu çalışma, 2013 yılında Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde 
yapılan doktora tez çalışmasından üretilmiş ve verileri kaynak taraması yöntemiyle elde edilen 
betimleme ve örneklem seçme şeklinde hazırlanan bir araştırmadır.  Etik kurul onayına ihtiyaç 
duyulmamıştır.  Çünkü çalışma sadece mevcut kaynaklara dayanmaktadır. Bu kaynaklar 
arasında makaleler, kitaplar, ansiklopedi maddeleri, tezler vb. çalışmalar bulunmaktadır. Bu 
kaynaklardan istifade edilerek konu hakkında tafsilatlı değerlendirme yapılmıştır. 

2. MERYEM İSMİNİN ANLAMI VE HZ. MERYEM’İN AİLESİ 
Hıristiyanlıkla ilgili kaynaklarda Hz. Meryem’in adı ve ailesi hakkında şu bilgiler yer 

almaktadır: 

Hz. Meryem’in ismi, Hıristiyanların kutsal kitabı Yeni Ahit’te on dokuz defa geçer. 
Bunların on ikisi “Mariam” yedisi de “Maria” şeklindedir.1  Kur’ân-ı Kerîm’de ise Meryem ismi 
on iki farklı sûrede, toplam otuz dört yerde ismen zikredilmekte; bir yerde de zamir olarak 
geçmektedir.2 

Meryem kelimesi İbranicede “Miryâm” (Miriam), Süryanice ve Aramicede ise “Maryam” 
şeklinde yer alır. Kelime Tevrat’ın Yunanca tercümesinde “Mariam” Yeni Ahit’in Latince 
tercümesinde ise, “Maria” olarak geçer.3 

Hz. Meryem’in isminin menşei ve anlamıyla ilgili şu görüşler mevcuttur: Buna göre 
Miryâm Süryanice, Aramice veya Mısır kökenli kelimelerin birleşmesiyle “denizin efendisi”, 
“denizin damlası”, “denizin yıldızı” ve “tanrının sevgilisi” gibi anlamlara gelen birleşik bir 
isimdir. Kelimenin birleşik olmadığını savunanlar da isme farklı manalar vermiştir. Yükseklik, 
ümit, acı, efendi, isyan, aydınlatan, sâhibe, güzel gibi anlamlar, bu kelimeyi birleşik olarak 
görmeyenlerin verdikleri anlamlardır.4 

                                                                                 
1  Günay Tümer, Hıristiyanlıkta ve İslâm’da Hz. Meryem, (Ankara: TDV Yay., 1997), 65.   
2  Tümer, Hıristiyanlıkta ve İslâm’da Hz. Meryem, 153.  
3  Ömer Faruk Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2004),  29/236.  
4  Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 29/236.  



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
357 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Bazı âlimlere göre Meryem ismi Arapça kökenli “reym” kelimesinden türemiştir. Reym, 
“istemek, bir yerden ayrılmak” anlamlarına gelir.5 Râzî ise Meryem’in, kendi lisanlarında “abide 
(ibadet eden kadın) anlamına geldiğini söyler.6 

Yeni Ahit’te Hz. Meryem’in anne ve babasının isimleri geçmez; ancak apokrif (sahih 
olmayan) bir İncil olarak kabul edilen Protevangelium’a göre Hz. Meryem’in annesi Anna 
(İbranicede Hannah, İslâmî aynaklarda Hanne) ismiyle yer alırken; babası da, Yoakim 
(Loacim=Joacim=Yuvakim) ismiyle yer alır.7 

Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Meryem’in annesinden bahsedilmekle beraber, annesinin 
isminin ne olduğuna dair bir bilgi bulunmamaktadır. Buna rağmen babasının İmrân isminde bir 
zat olduğu açıkça belirtilmektedir. “Allah, bir de iffetini sapasağlam koruyan ve bizim de kendisine 
ruhumuzdan üflediğimiz, Rabbinin kelimelerini ve kitaplarını doğrulayan İmrân kızı Meryem’i de 
(inananlara) örnek gösterdi. O itaat edenlerdendi.”8  Cenab-ı Allah Kur’ân-ı Kerîm’in üçüncü sûresine 
isim olarak da verilen İmrân’ın ailesinden (Âl-i İmrân) övgüyle söz eder: “ Şüphesiz Allah, Âdem’i, 
Nûh’u, İbrahim ailesini (soyunu) ve İmran ailesini (soyunu) birbirinden gelmiş birer nesil olarak seçip 
âlemlere üstün kıldı. Allah, her şeyi hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir.” 9 Râzî, ayette geçen İmrân’ın 
kim olduğu hakkında âlimler arasında ihtilaf olduğundan bahseder. Buna göre bazı âlimler 
onun, Hz. Mûsâ ve Hz. Hârûn’un babaları olduğunu söylemekle beraber, âlimlerin ekserisine 
göre ise İmrân Hz. İsâ’nın anne tarafından dedesidir. Âlimlerin ekserisinin fikrine katılan 
Müfessir Râzî, âyette geçen İmrân ailesine yönelik övgünün, tüm zamanları içine alan bir övgü 
olmadığını söyler. Yani bu övgü sadece ailenin yaşadığı dönemi kapsamaktadır.10  

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Meryem’in annesinin Hz. Meryem’e hamile kalmasıyla ilgili 
şunlar anlatılır: “Hani, İmran’ın karısı, “Rabbim! Karnımdaki çocuğu sırf sana hizmet etmek üzere 
adadım. Benden kabul et. Şüphesiz sen hakkıyla işitensin, hakkıyla bilensin demişti.”11 

                                                                                 
5  Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 29/236-237. 
6  Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer b. El-Hasan b. el-Huseyn b. Ali Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l–gayb (et-tefsirü’l-kebîr), (Beyrut: 

Dârü’l-Fikr, 1. Baskı, 2005), 7/ 26; Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim es-Sa’lebî, el-keşf ve’l-beyân ‘an tefsiri’l-Kur’ân, thk. 
el-İmâm Ebî Muhammed b. ‘Aşûr, (Beyrut: Dâru İhyai Türâsi’l-‘Arabî, 1422/2002), 3/55; Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. ‘Amr b. Ahmed 
Cârullah ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan hakāʾiḳı gavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl,  (Beyrut: Darü’l-Kitâbi’l-‘Arabî, 3. 
baskı, 1407), 1/356; Muhyi’s-Sünne Ebû Muhammed b. Mes’ud el-Bağavî, Meâ’limü’t-tenzîl, thk. ‘Abdurrezzak el-Mehdî, (Beyrut: 
Daru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1. Baskı, 1420), 1/433; Nasiruddîn Ebû Sa’id ‘Abdullah b. ‘Ömer b. Muhammed eş-Şirazî el-Beydâvî, 
Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed ‘Abdurrahman el-Mar’aşlî, (Beyrut, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1. baskı, 
1418/1997), 2/14. 

7  Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 29/237. 
8  et-Tahrîm, 66/12. 
9  Âl-i İmrân, 3/33–34. 
10  Râzî, Mefâtîhu’l–gayb, 8/22–23. Bkz. Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali el-Vâhidî, el-Vesît fi tefsiri’l-Kur’âni’l-Mecîd, eş-

Şeyh ‘Adil Ahmed ‘Abdülmecid, eş-Şeyh ‘Ali Muhammed Mu’avviz ve diğerleri, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. baskı, 
1415/1994), 1/430; Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed b. İbrahim es-Semerkândî, Tefsiru’s-Semerkândî (Bahru’l-‘Ulûm), thk. Mahmud 
Mataracı, (Beyrut: Daru’l-Fikr, t.s., 1/207; Sa’lebî, el-keşf ve’l-beyân, 3/52; Ebu’l-Muzaffer Mansur b. Muhammed b. Abdülcebbar b. 
Ahmed el-Mervizi es-Sem’anî, Tefsiru’l-Kur’ân, thk. Yasir b. İbrahim, Ganim b. ‘Abbâs b. Ganim, (Riyad: Dârü’l-Vatan, 1. baskı, 
1418/ 1997), 1/311. 

11  Âl-i İmrân, 3/35. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
358 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Fahreddîn er-Râzî, Hanne’nin hamile kalmasıyla ilgili iki rivayete yer verir: İkrime’den 
aktarılan rivayete göre, Hanne hiç çocuk doğurmadığı için çocuklu kadınlara imreniyordu. 
Sonra o, Beytü’l-Makdis’e adamak koşuluyla bir çocuk sahibi olmak için Allah’a dua etti. 
Konuyla ilgili ikinci rivayet ise Muhammed b. İshak’tan aktarılmıştır. Buna göre; Hanne’nin 
çocuğu yoktu ve bu haliyle yaşlanmıştı. Günün birinde Hanne, bir ağacın gölgesinde dinlendiği 
sırada, bir kuşun yavrusunu beslediğini görmüş ve bu, onda bir çocuk sahibi olma arzusu 
uyandırmıştı. Bu arzusu için Allah’a dua etmiş ve duasının kabulü üzerine, Meryem’e hamile 
kalmıştı. Hamileliğinin farkına varan Hanne, çocuğunu Beytü’l-Makdis’e adamıştı. Hasan Basri 
Hanne’nin ilham sonucu böyle bir sonuca vardığını söylemiştir. Bunu da Hz. İbrâhim’in (a.s.) 
rüyada oğlunu kurban ettiğini görmeyi Allah’ın emri olarak anlaması ve Hz. Musâ’nın (a.s.) 
annesinin onu (bebekken) denize bırakması hadiseleriyle desteklemiştir.12  Râzî bu rivayetleri 
aktarmakla yetinmiş; herhangi bir tercihte bulunmamıştır. Muhtemelen Hz. Meryem’in 
annesinin durumu tarihi bir hadise olduğu için rivayetlerle yetinilmiştir. Müfessirimizin 
herhangi bir tercihte bulunmaması da rivayetler arasında tercihe şayan bir üstünlüğün 
olmamasından kaynaklanmış olabilir. 

Müfessirimiz Hanne’nin, doğacak çocuğunu Beytü’l-Makdis’e adamasıyla ilgili olarak da 
Esamm’dan (ö. 236/839) aldığı şu bilgiye yer verir: İsrailoğullarının sahip oldukları ganimetleri 
veya tutsakları yoktu. Bu yüzden onlarda (bir taat olarak) köle azad etmek, kendi çocuklarını 
Beytü’l-Makdis’e vakfetme şeklinde oluyordu. Dolayısıyla İsrailoğulları, çocuklarının 
kendilerine yapacakları hizmetlerinden feragat ederek onları Beytü’l-Makdis’e vakfediyor ve 
onları Allah’a ibadet ve itaate tahsis ediyorlardı. Bu çocuklardan büluğ çağına erenler karar 
verme konusunda serbest bırakılıyorlardı. Artık dileyen oradaki hizmetine devam ediyor, 
dileyen de ayrılabiliyordu.13  Râzî’nin aktardığı bu görüşün kayanağı Mu’tezilî âlim Esamm’dır. 
Bu görüşü ondan aktarması Esamm’ın kelamcı bir zat olması veya Râzî’nin bu konuda aktaracak 
bir rivayet bulamaması ihtimallerini akıllara getirmektedir. 

Râzî’ye göre İsrailoğulları sadece erkek çocuklarını Beytü’l-Makdis’e adıyorlardı. Bunun 
nedeni de kadınların hayız görmeleri ve diğer bazı özel hallerinin olmasıdır.14  Ona göre 
Hanne’nin doğacak çocuğunun cinsiyetini bilmediği halde adakta bulunması ise ya kendince 
onu erkek olarak takdir etmesindendir ya da adağını, erkek çocuk isteğine vesile 
kılmasındandır.15 Yahudi şeriatının ibadet mekânlarını sadece erkeklere hasretmesi, Hz. 
Meryem’in annesinin adağını yerine getirmesine imkân tanımıyordu. Belki de bu yüzden Hanne 
erkek evlat temennisinde bulunmuştur. Belki Râzî de bu düşünceden hareketle 
değerlendirmelerde bulunmuştur. 
                                                                                 
12  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/24; ayrıca bkz. Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğalib el-Âmilî Ebû Cafer et-Taberî, Câmiu’l-beyân 

an te’vili’l-Kur’ân (Tefsiru’t-Taberî), thk. Ahmed Muhammed Şâkir, (b.y.y: Müessesetü’r Risale, 1420), 6/35. 
13  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/24; ayrıca bkz. Ebû Muhammed Hammuş b. Muhammed b. Muhtar el-Kaysî el-Kayrevânî Mekki b. Ebi 

Talib, el-Hidâye ilâ büluği’n-nihâye, (b.y: Mecmuâtu’l-Buhûsi’l-Kitâb ve’s-Sünne, 1429), 2/1524. 
14  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/24; ayrıca bkz. Ebû Muhammed Hammuş b. Muhammed b. Muhtar el-Kaysî el-Kayrevânî Mekki b. Ebi 

Talib, el-Hidâye ilâ büluği’n-nihâye, (b.y: Mecmuâtu’l-Buhûsi’l-Kitâb ve’s-Sünne, 1429), 2/1524. 
15  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, Cilt 8/24.  



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
359 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3. HZ. MERYEM’İN DOĞUMU VE BÜYÜMESİ 
İncil’lerde Hz. Meryem’le ilgili tafsilatlı bir bilgi yoktur. Ancak Meryem isminin geçtiği 

yerlerde, daha çok İsâ’nın annesi oluşuna dikkatler çekilmiş ve Meryem’in kilise’nin teşekkülü 
üzerindeki etkisine vurgu yapılmıştır.16  

Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Meryem’in annesinin Meryem’e hamile kalmasından 
başlayarak, Hz. Meryem’in Hz. İsâ’yı (a.s.) doğurmasına kadar geçen süre etraflıca anlatılır. 
Kur’ân’da kendisinin adıyla müstakil bir sûre olduğu gibi aynı zamanda Meryem, Kur’ân’da adı 
geçen tek kadındır. Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Meryem’in doğumuyla ilgili verilen bilgiler şöyledir: 

“Onu doğurunca, “Rabbim!” dedi, “Onu kız doğurdum.” -Oysa Allah, onun ne doğurduğunu daha 
iyi bilir- “Erkek, kız gibi değildir. Ona Meryem adını verdim. Onu ve soyunu kovulmuş şeytandan senin 
korumana bırakıyorum.”17 

Hanne’nin kanaatine göre doğacak çocuk büyük ihtimalle erkek olacaktı. Bu yüzden o, 
adağını adarken doğacak çocuğun erkek olmasını şart koşmadı. Çünkü Yahudi şeriatına göre, 
Beytü’l-Makdis’e hizmet edebilecek çocuğun kız değil; erkek olması şarttı. Bunun için Hanne 
adağının kabul edilmeyeceğini düşünmediğinden, kız çocuğu doğurduğunda, Allah’a özür beyan 
etmek maksadıyla böyle bir ifadeyi (Rabbim! dedi, onu kız doğurdum.) sarf etmiştir.18 Bir sonraki 
âyette, Hanne’nin Hz. Meryem’i Beytü’l-Makdis’e adamasının, Allah tarafından kabul edildiği 
hususu şöyle ifade edilmiştir: “Bunun üzerine Rabbi onu güzel bir şekilde kabul buyurdu ve onu güzel 
bir şekilde yetiştirdi. Zekeriyya’yı da onun bakımıyla görevlendirdi.19 

Fahreddîn er-Râzî bu âyette geçen “Rabbi onu güzel bir şekilde kabul buyurdu.” ifadesini, 
farklı âlimlerden aktarımlar yaparak tefsir etmiştir. Bu âlimlerin bazısına göre “Rabbi onu güzel 
bir şekilde kabul buyurdu.” ifadesi, Hz. Meryem’in doğar doğmaz hiç süt emmemesine ve rızkının 
cennetten gelmesine işaret etmektedir. Bazılarına göre de bu ifade, Hz. Meryem’in kadın 
olmasına ve büluğ çağına ermemiş olmasına rağmen Beytü’l-Makdis’e kabul edilmesine işaret 
etmektedir. Zira her iki durum da Yahudi şeriatına uygun değildi.20 

Müfessir Râzî âyette geçen “…ve onu güzel bir şekilde yetiştirdi.” ifadesinin tefsirinde 
rivayet aktarmakla yetinir. Konuyla ilgili fikrini beyan etmediği gibi rivayetler arasında 
herhangi bir tercihte de bulunmaz. Belki de onu bu şekilde pasif kalmaya iten sebep, meselenin 
tüm ihtimalleriyle ele alınmış olmasıdır. Zira akla gelecek her şey söylenmiş, ona sadece 
aktarmak düşmüştür. İhtilaflara bakıldığında, bazı âlimler Hz. Meryem’in yetiştirilmesi dünya 
cihetiyledir. Hatta bu iddia sahipleri, onun bir günlük büyümesinin, yaşıtlarının bir yıllık 
büyümesine denk olduğunu söylerler. Bazı âlimler de onun ahiret cihetiyle yetiştirildiğini 
savunurlar. Onlara göre de Hz. Meryem doğruluk, iffet, Allah’a itaat ve salih bir insan olma 

                                                                                 
16  P. Luigi Iannito, Hıristiyan İnancı, (İstanbul: Müjde Yay., 1994), 81. 
17  Âl-i İmrân, 3/36.  
18  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/25. 
19  Âl-i İmrân, 3/37. 
20  er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/27. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
360 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

yönünden büyüyüp gelişmiştir.21 Üçüncü görüş sahipleri ise onun psikolojik gelişimi için iyi bir 
eğitim aldığı, bedenen gelişmesine vesile olacak rızkı kolayca elde ettiği tezinden hareketle 
âyette eçen ifadelerin mecâzî olduğunu savunurlar.22  

Hz. Meryem doğduktan sonra annesi onu alıp mabede götürmüştür. Onun bakımını 
kimin üstleneceği hususunda Yahudi din adamları arasında çekişme yaşanmış, kura çekme23  
fikriyle mesele halledilmişti. Kura sonucu Hz.Meryem’in bakımı Hz. Zekeriyyâ’ya (a.s.) kalmıştı. 
Bu çekişme neden yaşanmıştı? Bu konuda âlimler arasında ihtilaf vardır. Bazılarına göre bunun 
sebebi, Meryem’in hatırı sayılır bir din adamı olan İmrân’ın kızı olmasıdır. Bazılarına göre ise bu 
durum Hanne’nin adağının bir sonucudur. Kimilerine göre de Hz. Meryem ve oğlu Hz. Îsâ’nın 
(a.s.) isimlerinin önceki kitaplarda yazılı olması böyle bir çekişmeye sebep olmuştur.24 

Hz. Meryem’in bakımını üstlenen Hz. Zekeriyya (a.s.) onunla ilgili olağanüstü hallere de 
tanıklık etmiştir. Kur’ân-ı Kerîm’de bu husus bir ayette şöyle ifade edilmiştir: “Zekeriyya, onun 
bulunduğu bölmeye her girişinde yanında bir yiyecek bulurdu. “Meryem! Bu sana nereden geldi?” 
derdi. O da “Bu, Allah katından” diye cevap verirdi. Zira Allah, dilediğine hesapsız rızık verir.”25 Ayette 
geçen “mihrab” kelimesiyle ilgili olarak Müfessir Râzî şu rivayete yer vermiştir: Hz. Meryem 
genç kızlık dönemine eriştiğinde Hz. Zekeriyya ona mescid içinde bir oda inşa etmişti. Bu 
odanın kapısını da ancak bir merdivenle çıkılabilecek bir yükseklikte duvarın orta yerinde 
açmıştı. Hz. Zekeriyya mescitten çıktığı zaman Hz. Meryem’in üzerine yedi kapıyı kilitlerdi.26 
Müfessirimiz, mihrabın keyfiyetini anlatmakla, aslında ayette geçen “Zekeriyya, onun bulunduğu 
bölmeye her girişinde yanında bir yiyecek bulurdu.” ifadesinde geçen rızkın herhangi bir insan 
tarafından Hz. Meryem’e ulaştırılmasının imkânsız olduğunu ortaya koymaya çalışmıştır.  

Çağdaş müfessirlerden Süleyman Ateş, Hz. Zekeriyya’nın Hz. Meryem’in yanına her 
girişinde, onun yanında rızık bulmasını kerametle açıklar. Dolayısıyla Peygamber olmayan 
ancak evliya konumunda olan zatlar için kerametin hak olduğunu savunur.27 Bir nevi mucize 
gibi görünen bu olay, Hz. Meryem’le ilişkilendirildiğinde ancak keramet olarak 
nitelelendirilebilir. Nitekim Râzî de Yûsuf Sûresinin yüz dokuzuncu âyetini delil göstererek Hz. 
Meryem’in peygamber olamayacağını söylemiştir.28 

                                                                                 
21  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/27; ayrıca bkz. Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali el-Vâhidî, el-Vecîz fi tefsiri’l-kitâbi’l-‘azîz, 

(Beyrut: Dârü’l-Kalem, 1. baskı,  1415), 208; Begavî, Meâ’limü’t-tenzîl, 1/433; Cemâluddîn Ebu’l-Ferec ‘Abdurrahmân b. ‘Ali b. 
Muhammed el-Cevzî, Zâdü’l-mesîr fi ilmi’t-tefsîr, thk. Abdurrahmân el-Mehdî, (Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1422), 1/276. 

22  Hayreddin Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2014), 1/550. 
23  Âl-i İmrân, 3/44. 
24  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/43-44. Bkz. Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/27; bkz. Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/408; Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Muhammed 

b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Bağdadî el-Maverdî, Tefsiru’l-Maverdî (en- Nüket ve’l-‘uyûn), thk. es-Seyyid b ‘Abdu’l-Maksud b. 
‘Abdurrahim, (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l- ‘İlmiyye, t.s.), 1/393; Abdurrahman b. el-Kemal Celaluddin es-Suyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr 
fi’t-tefsîr  bi’l-me’sûr, (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1. Baskı, 1993),  2/181. 

25  Âl-i İmrân, 3/37. 
26  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/28; Hz. Zekeriyya’nın mescitten çıktığı zaman Hz. Meryem’in üzerine yedi kapıyı kilitlediğine dair 

rivayet Rebi b. Enes’ten’ten nakledilmiştir. Bkz. Begavî, Meâ’limü’t-tenzîl,  1/ 434.  
27  Süleyman Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri (İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1988), 2/41. 
28  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 8/40. 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
361 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

4. HZ. MERYEM’İN ÖZELLİKLERİ 
Hıristiyanlıkta Hz. Meryem’le alakalı beş temel dogma vardır: Hz. Meryem’in günahsız 

doğması, bakireliği, günah işlemeyişi, göğe çıkması ve Tanrı’nın annesi olarak kabul edilmesi.29 

Hıristiyanlıkta büyük öneme sahip olan teslis inancı, putperest kültürün etkisiyle 
ortaya çıkmıştır. Bazı putperest dinlerde, üçlü Tanrı anlayışında Tanrı’nın annesinin tasviri yer 
almıştır. Mesela Eski Mısır’da Oziris, İzis ve Heros üçlü Tanrı anlayışı vardır. Bu anlayışta İzis, 
Tanrı’nın annesi olarak kabul edilmiştir.30 Hıristiyanlıkta ise İzis, zamanla Meryem-perestlik 
şeklinde gelişmiştir. Meryem, mutluluk ve doygunluk dergâhı olarak kabul edilmiş; o gün 
bugündür Meryem tapılan biri olmuştur. Günümüzde Latin milletleri Meryem’e hâlâ Theotokos 
nazarıyla bakarlar.31 Theotokos Yunanca bir kelime olup “tanrının anası” anlamına 
gelmektedir. Hıristiyanlara göre Îsâ, tanrının oğlu olduğuna göre, Meryem de tanrının 
anasıdır. Meryem’in tanrının anası olarak ilanı Efes Konsilinde (M.S. 431) olmuştur.32 

Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Meryem’i öven ve üstünlüğünü ortaya koyan âyetler vardır. 
Bu âyetlerde, onun Allah tarafından seçildiği, tertemiz hale getirildiği, dünya kadınlarından 
üstün kılındığı, dürüst ve son derece iffetli bir kadın olduğu ifade edilir. Ayrıca Kur’ân’da, Allah 
tarafından kendisine ruh üflenen Hz. Meryem’in, Rabbinin kelimelerini ve kitaplarını 
doğrulayan bir insan olarak diğer insanlara örnek gösterildiği haber verilir.33  

Hıristiyanların Hz. Meryem hakkındaki kanaatlerini, onun Kur’ân’daki özellikleriyle 
karşılaştırdığımızda iki din arasında, sadece bakireliği ve günah işlemeyişi üzerinde mutabakat 
olduğu görülür. Diğer hususlar ise İslâm’ın tevhid anlayışına peygamberlik tasavvuruna 
uymayan nitelemelerdir. Kur’ân’da onun iffet, temiz ahlak ve örneklik yönüne vurgu 
yapılmıştır.  

Fahreddîn er-Râzî, Hz. Meryem’i öven ve onun üstünlüğünü ortaya koyan rivayet ve 
açıklamalara eserinde yer vermiştir. Bu rivayet ve açıklamalar ışığında onun sahip olduğu 
özellikleri şöyle sıralayabiliriz: 

 1. Hz. Meryem’in, kız çocuğu ve bir bebek olmasına rağmen Beytü’l-Makdis’e kabul 
edilmesi. Hâlbuki Hz. Meryem dışında hiçbir kadın Beytü’l-Makdis’e kabul edilmemiştir. 
Erkeklerin kabul edilmesi de büluğ şartına bağlıydı. 

 2. Hz. Meryem’in rızkının cennetten gelmesi ve rızkının Allah’ın kefaleti altında olması. 

 3. Yüce Allah’ın, kendisine ibadet etsin diye Hz. Meryem’i her türlü meşguliyetten uzak 
tutması ve ona bu manada çeşitli lütuflarını, hidayet ve himayesini has kılması. 

                                                                                 
29  Harman, “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,  29/239-240. 
30  Muhammed ‘İzzet Tahtavî, en- Nasrâniyye ve’l-İslâm, (b.y: Mektebetü’n-Nûr, 1407/1987), 29. 
31  Emir ‘Ali, İslâm’ın Özü, trc. Ömer Rıza Doğrul; sad. ve thk. Musa K. Yılmaz, (Ankara:  İlahiyat,  2007), 51 -53. 
32  Jean Bottėro, Marc-Alain Quaknin ve Jozeph Moingt, İnancın En Güzel Tarihi, çev. İsmet Birikan (İstanbul: İş Bankası Kültür Yay., 

2003), 139. 
33  Âl-i İmrân, 3/42; el-Maide, 5/75; et-Tahrîm, 66/12. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
362 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

 4. Peygamber olmamasına rağmen, Hz. Cebraîl’in kendisine beşer suretinde gelmesi ve 
meleklerin sesini açıkça işitmesi. Bu durum ondan başka hiçbir kadına nasip olmamıştır. 

 5. Yüce Allah tarafından, inkâr ve günah işleme konusunda tertemiz kılınması. 

 6. Allah Teâlâ’nın onu, erkeklerin dokunmasından koruması. 

 7. Hiç hayız görmeyen bir kadın olması. 

 8. Yüce Allah’ın onu, kötü iş ve adetlerden koruması. 

 9. Kendisine bir erkek eli değmediği halde, babasız olarak bir çocuk doğuran tek kadın 
olması.34 

10. Hz. Meryem’in henüz beşikteyken konuşması. Rivayete göre Hz. Meryem de Hz. Îsâ 
(a.s.) gibi, henüz beşikteyken konuşmuştur.35  

  5. HZ. MERYEM’İN HZ. ÎSÂ’YA HAMİLE KALMASI 
Yeni Ahit’in bazı bölümlerinde, Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalmasıyla ilgili bilgiler 

vardır. Buna göre; Elizabet’in (Zekeriyya’nın eşi) hamileliğinin altıncı ayında Tanrı, melek 
Cebraîl’i, Yusuf’un nişanlısı Meryem’e gönderdi. Meryem, meleğin “Selam ey tanrının lütfuna 
erişen kız! Rab seninledir.” sözüne çok şaşırıp bu sözün anlamını düşünmeye başlayınca; melek, 
Meryem’e tanrının lütfuna eriştiğini, gebe kalıp Îsâ adında bir çocuk doğuracağını haber verdi. 
Bir erkeğe varmadan gebe kalmanın nasıl olabileceğini soran Meryem’e, melek şöyle cevap 
verdi: “Kutsal ruh senin üzerine gelecek, Yüceler Yücesi’nin gücü sana gölge salacak. Bunun için 
doğacak olana kutsal, Tanrı Oğlu denecek” diyerek cevap verdi. Hiçbir şeyin Tanrı için zor 
olmadığını ifade etmek için de, yaşlı ve kısır bir hanım olan Elizabet’in hamileliğini örnek 
gösterdi.36 

Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalması hususu -özellikle Meryem 
Sûresinde- ayrıntılı bir şekilde anlatılır. Nitekim ardı sıra gelen iki âyette şöyle buyurulmuştur: 
“(Ey Muhammed!) Kitap’ta (Kur’ân’da) Meryem’i de an. Hani ailesinden ayrılarak doğu tarafında bir yere 
çekilmiş ve (kendini onlardan uzak tutmak için) onlarla arasında bir perde germişti. Biz, ona Cebraîl’i 
göndermiştik de ona tam bir insan şeklinde görünmüştü.” 37 

Râzî’ye göre Hz. Meryem ailesinden ayrılıp doğu tarafında bir yere çekilmesi şu anlama 
gelir: O, uzaklaştı ve doğu tarafındaki bir yere tek hızlıca başına gitti. Ailesiyle kendi arasına bir 
perde çekmesini de şöyle yorumlamıştır: Âyetin zahirinden, Hz. Meryem ailesinden ayrılıp ıssız 
bir yere çekilmekle kalmayıp, kendisiyle ailesi arasına duvar gibi bir engel koyduğu 
anlaşılmaktadır. Bununla beraber kendisiyle ailesi arasına bir perde çekmesi de ihtimal 
dâhilindedir. İkinci ihtimal birincisinden daha açıktır. Onun bir perde edinmesinin bir gerekçesi 

                                                                                 
34  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 22/204; 8/40. bkz. Vâhidî, el-Vesît, 1/435; Begavî, Meâ’limü’t-tenzîl, 1/438; Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/362. 
35  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 23/92. 
36  Luka, 1/26-38; ayrıca bkz. Matta, 1/18-25. 
37  Meryem, 19/16-17. 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
363 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

vardır. Ancak âyette bu hususu aydınlatacak bir bilgi yoktur.38 Bu sebeple âlimler konuya dair 
farklı görüşler ortaya atmışlardır: 

 1) Meryem ilk kez hayız görünce, temizlenene kadar ibadet yaptığı yerden ayrıldı. 
Temizlendikten sonra da Hz. Cebraîl kendisine geldi. 

2) O, ibadet edebileceği sakin ve kimsesiz bir yer aradı. 

3) O, hayızdan temizlenme maksadıyla yıkanmak için, görünmeyi engelleyecek bir 
perde ile yüksek bir yere çekilip oturdu. 

4) Günün birinde Hz. Meryem, ablasının kocası Hz. Zekeriyya’nın kendisi için inşa ettiği 
yerde (mihrapta) iken, Allah’tan kimsenin kendisini göremeyeceği dağlık bir yer diledi. Bunun 
üzerine kaldığı yerin tavanı açıldı. Meryem kaldığı yerden çıktı ve bir dağın arkasında yüksek 
bir yere oturdu. İşte o sırada Cebraîl ona geldi. 

5) Hz. Meryem susamıştı. Su aramak için dışarı çıktı.39 

               Konuyla ilgili görüşleri bu şekilde sıralayan Müfessir Râzî değerlendirmesini şu şekilde 
yapmıştır: Bütün bu görüşler ihtimal dâhilindedir. Ancak bunlardan herhangi birini tercih 
ettirecek lafzi bir delalet yoktur.40 Yani bu görüşler âyetin zahirinden çıkarılamaz. Âlimlerin ismi 
belli olmadığı için de bu fikrlerin kaynağını tespit etmek mümkün olmamaktadır. 

Hz. Meryem’e gelen “Ruh”un kim olduğuyla ilgili olarak da müfessirimiz, diğer 
müfessirlerin görüşlerini aktarmakla yetinmiştir. Buna göre müfessirlerin çoğu, “Ruh”un 
Cebraîl olduğu görüşünde hemfikirdirler.41 Buna karşın Ebû Müslim’e göre “Ruh” Hz. Meryem’in 
rahminde beşer olarak biçimlendirilen, suret giyen ruhtur.42 Râzî, müfessirlerin genelinin 
fikrine katılarak Hz. Meryem’e gelen “Ruh”un Hz. Cebraîl olduğunu kabul etmiş ve bunu, şu 
şekilde kanıtlamaya çalışmıştır:  

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Cebraîl için “Ruh” tabiri kullanılmıştır.43 O, ruhanî bir varlık 
olduğu için bu adı almıştır. Onun ruhtan yaratıldığı da söylenmiştir. Cebraîl, Allah ile 
peygamberler arasında bir elçidir. Bu münasebetle, din onun aracılığıyla hayat bulduğundan 
ona “Ruh” denilmiştir. Meryem sûresi on dokuzuncu ayetteki, “Cebraîl, “Ben ancak Rabbinin 
elçisiyim. Sana tertemiz bir çocuk bağışlamak için gönderildim” dedi.”  beyanından Meryem’e gelen 
“Ruh”un Hz. Cebraîl olduğu anlaşıldığına göre; burada sözü edilen “Ruh”un Cebraîl’den  (a.s.) 
başkası olmadığı sonucu ortaya çıkmıştır.44 

                                                                                 
38  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/179-180. 
39  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/180. 
40  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/180. 
41  Taberî, Câmiu’l-beyân, 8/163, Cevzî, Zâdü’l-mesîr, 3/123; Şemsuddin Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebibekr b. Ferahi’l-

Ensarî el-Hazrecî el-Kurtûbî, Tefsirü’l-Kurtûbi el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân  thk. Ahmed el-Birdunî ve İbrahim Etfiş (Kahire: Daru’l- 
Kütübi’l-Mısriyye, 1384/1964), 6/11. 

42  Maverdî, Tefsiru’l-Maverdî, 3/362. 
43  eş-Şuarâ, 29/193-194. 
44  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/180. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
364 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“Meryem, “Senden, Rahmân’a sığınırım. Eğer Allah’tan çekinen biri isen (bana kötülük etme)” 
dedi.”45 Bunun üzerine Hz. Cebraîl:”Ben ancak Rabbinin elçisiyim. Sana tertemiz birçocuk bağışlamak 
için gönderildim.” dedi.”46 âyetlerinden anlaşıldığına göre Hz. Meryem, karşısında beliren şahıstan 
çok rahatsız olmuştu. Müfessirimize göre, Hz. Cebraîl’in sadece böyle demesi (ikinci âyette 
geçen ifadeler),  Hz. Meryem’deki korkunun zail olmasına yetmezdi. O halde bu sözleri sarf 
edenin, herhangi bir insan olmayıp Hz. Cebraîl olduğunu gösteren bazı emarelerin olması 
gerekirdi. Bunun için de Hz. Meryem’in fark edebileceği bir harikuladeliğin bu şahısta belirmesi 
lazımdı. Ya da Hz. Meryem, Hz Zekeriyya’nın bilgilendirmesiyle meleklerin özelliklerini 
bildiğinden bu şahsı tanıma ihtimali olabilirdi. Dolayısıyla Cebraîl ona: “Ben ancak Rabbinin 
elçisiyim.” diyerek vücudunda kendisinin bir melek olduğuna işaret eden bazı emareleri 
gösterdi.47 

Fahreddîn er-Râzî, Hz. Meryem’in bir çocuk doğuracak olmasını “Meryem, “Bana hiçbir 
insan dokunmadığı ve iffetsiz bir kadın olmadığım hâlde, benim nasıl çocuğum olabilir?”48 şeklinde çok 
şaşırarak karşılamasını da şöyle değerlendirmiştir: Hz. Meryem ibadet hususunda nadide bir 
kadındı. Bir de Hz. Âdem ve Havva’nın hem annesiz hem de babasız yaratıldığını bildiği halde, 
Allah’ın onun rahminde sebepler olmaksızın bir çocuk yaratabileceğini bilmemesi mümkün 
değildir.49  

Hz. Meryem’in bir çocuk sahibi olacağını duymasına karşı duyduğu endişe ve içine 
düştüğü hayrete karşı Cebraîl, “Evet, öyle. Rabbin diyor ki: O benim için çok kolaydır. Onu insanlara bir 
mucize, katımızdan bir rahmet kılmak için böyle takdir ettik. Bu, zaten (ezelde) hükme bağlanmış bir 
iştir” dedi.50  Müfessirimize göre Hz. Meryem ile Cebraîl arasında yaşanan bu diyalog, Hz. 
Meryem’in ırzını koruma hususunda ne kadar hassas olduğunu gösterir. Çünkü Hz. Meryem 
helal olsun, haram olsun ırzını her yönüyle korumuştur.51 

Hz. Meryem’in Hz. Îsâ’ya hamile kalmasıyla, diğer bir ifade ile ona ruh üflenmesiyle 
ilgili âyetler de şöyledir: “Allah, bir de iffetini sapasağlam koruyan ve bizim de kendisine ruhumuzdan 
üflediğimiz, Rabbinin kelimelerini ve kitaplarını doğrulayan İmran kızı Meryem’i de (inananlara) örnek 
gösterdi. O itaat edenlerdendi.”52 “Irzını korumuş olan kadını da (Meryem’i de) hatırla. Ona ruhumuzdan 
üflemiştik. Kendisini de oğlunu da âlemlere (kudretimizi gösteren) birer delil yapmıştık.”53 

Fahreddîn Râzî, ilk ayette geçen ruh üfleme fiilinin kim tarafından yapıldığıyla ilgili 
ihtilaflara değinmektedir. Bazı âlimler “Ona ruhumuzdan üflemiştik.” âyetini Hz. Âdem (a.s.) 
hakkında söylenen “Şüphesiz Allah katında (yaratılışları bakımından) İsa'nın durumu, Âdem’in 
                                                                                 
45  Meryem, 19/18. 
46  Meryem, 19/19. 
47  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/181-182. 
48  Meryem, 19/20. 
49  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/183. 
50  Meryem, 19/21. 
51  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 22/203. 
52  et-Tahrîm, 66/12.  
53  el-Enbiyâ, 21/91. 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
365 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

durumu gibidir: Onu topraktan yarattı.”   âyetiyle karşılaştırarak rûh üfleme işinin bizzat Yüce 
Allah tarafından yapıldığını iddia etmişlerdir. Madem ikisinin durumu aynıdır. O halde başka 
bir âyette54 Hz. Âdem’e (a.s.) rûh üfleme Yüce Allah tarafından yapıldığı bildirildiğine göre, aynı 
durum Hz. Îsâ (a.s.) için de geçerlidir. Bazı âlimler ise ruh üfleyenin Hz. Cebraîl olduğunu 
söylemişlerdir. Bunlar, “Ben ancak Rabbinin elçisiyim. Sana tertemiz birçocuk bağışlamak için 
gönderildim.” dedi.”55 Âyetinin zahirine bakarak ruh üfleme işinin bizzat Hz. Cebraîl tarafından 
yapıldığını iddia etmişlerdir. Çünkü onlar, Hz. Meryem’in hamile kalabilmesi için bu ruhun, o an 
kendisine üflenmesi gerektiği görüşünü kabul etmişlerdir.56 

Müfessirimiz “Biz, ona Cebraîl’i göndermiştik de ona tam bir insan şeklinde görünmüştü.” 57 
âyetinden hareketle, Hz. Cebraîl’in Hz. Meryem’e beşer olarak, ne surette göründüğü hususunda 
da âlimler arasında görüş ayrılığının olduğunu söylemiştir. Âlimlerin bir kısmına göre Hz. 
Cebraîl insanlardan çok farklı bir şekilde yakışıklı ve tüysüz bir delikanlı olarak görünmüştür. 
Bazı âlimlere göre Hz. Cebraîl Hz Meryem’e marangoz Yusuf suretinde görünmüştür. Râzî’ye 
göre bu iki durum ihtimal dairesinde olmakla beraber herhangi birini tasrih edecek bir bilgi 
Kur’ân’da yer almamıştır.58 

Hz. Meryem’in Hz. Cebraîl ile konuşmasının ardından Hz. Meryem hamile kaldı. Kur’ân-ı 
Kerîm’de Hz. Meryem’in hamile kaldıktan sonra uzak bir yere çekildiği şöyle anlatılır: “Böylece 
Meryem, çocuğa gebe kaldı ve onunla uzak bir yere çekildi.” 59 Râzî, bu âyette geçen Hz. Meryem’in 
uzak bir yere çekilmesiyle ilgili olarak eserinde şu bilgilere yer vermiştir: 

           1. Sa’lebi’nin Arâisü’l-mecâlis adlı eserinden nakledilen bilgilere göre, Hz. Meryem’in 
hamileliğinin başlangıcında amcasının oğlu marangoz Yusuf, Meryem’in yanında bulunuyordu. 
Yusuf, onun hamilelik durumunu ilk fark ettiğinde çok şaşırdı ancak Meryem gibi mübarek bir 
kadına bunu yakıştırmak istemedi. Bununla beraber, Meryem’in hamileliği ister istemez 
Yusuf’un kuşkulanmasına sebep oldu. Yusuf da hadiseyi netleştirmek için aklından geçenleri 
Meryem’e arz etti. Bunun üzerine Meryem durumdan duyduğu rahatsızlığı, sitem ederek 
Yusuf’a aktardı. Yusuf da sebepler dairesinde bir çocuğun babasız olarak doğmasının imkânsız 
olduğunu dile getirdi. Meryem, Yusuf’a bütün bu söylediklerinin, Allah tarafından 
başlangıçta zaten sebepler olmadan yaratıldığını söyleyince, Yusuf’un şüpheleri tamamen 
ortadan kalktı. Bundan sonra Meryem’in mâbeddeki vazifelerini de üstlenen Yusuf, çocuğun 
doğum vakti yaklaşınca, doğacak çocuğun selameti için Meryem’i bir bineğe bindirerek Mısır’a 
götürdü.60 

                                                                                 
54  Hicr, 15/29. 
55  Meryem, 19/19. 
56  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/184. 
57  Meryem, 19/16-17. 
58  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/180. 
59  Meryem, 19/22. 
60  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/184-185; İbn İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim es- Sa’lebî, ‘Arâisü’l-mecâlis, (b.y., t.s.), 524-525; 

‘İmaduddin Ebû’l-Fida İsmail b. ‘Ömer İbn Kesîr, Kısasü’l-Enbiyâ, thk. Mustafa ‘Abdülvâhid (Kahire: Darü’t-Te’lif, 1388/1968), 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
366 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

2. Hz. Meryem, Hz. Zekeriyya’dan utandı ve onun bilemeyeceği bir yere gitti. 

 3. Hz. Meryem, gerek annesinin onu doğurmadan önce mâbede adaması gerek din 
adamlarının onun bakımını üstlenme hususunda çekişmesi ve gerekse zahide bir kadın olup 
rızkının cennetten gelmesiyle halk arasında meşhur olmuştu. Bu yüzden o, başına gelen bu 
hamilelikten utandı ve Hz. Zekeriyya’nın kendisini göremeyeceği uzak bir yere gitti. 

 4. Hz. Meryem, şayet çocuğunu kavmi içinde doğurursa, kavminin çocuğuna zarar 
verebileceği kaygısıyla uzak bir yere çekiliverdi. Râzî Meryem’in uzağa çekilmesiyle ilgili olarak 
bu söylenenlerin ihtimal dahilinde olduğunu, ancak bunlardan herhangi birini destekleyecek 
bir ayetin Kur’ân-ı Kerîm’de yer almadığını ifade etmiştir. 61 

Müfessir Râzî Hz. Meryem’in uzak bir yere çekilmesiyle ilgili olarak sıraladığı bu bilgiler 
arasından herhangi bir tercih yapmamıştır; ancak kanaatimizce Hz. Meryem’i uzak bir yere 
çekilmeye sevk eden sebep, Hz. Meryem’in hamileliğinden duyduğu utançtır. Meryem 
Sûresinde yer alan şu ifadeler de bunu destekler mahiyettedir: “(Meryem) Keşke bundan önce 
ölseydim de unutulup gitmiş olsaydım! dedi.”62 

Râzî, Hz. Meryem’in kaç yaşında iken hamile kaldığı ve hamilelik müddetinin ne kadar 
sürdüğü hususunda âlimler arasında ihtilaf olduğunu söylemiştir. Buna göre Hz. Meryem, on üç 
ya da yirmi yaşlarında hamile kalmıştır. O, hamile kalmadan önce sadece iki defa hayız 
görmüştür. Müfessirimiz bu ihtilaflara değindikten sonra, Kur’ân’da bu ihtilaflardan herhangi 
birini doğrulayacak bir ayetin olmadığını söylemiştir. 

Hz. Meryem’in hamilelik müddetiyle ilgili olarak bir saat ile dokuz ay arasında değişen 
rakamlar telaffuz edilmiştir. Müfessirimiz, âlimlerin konuyla ilgili ihtilaflarını sıralamakla 
yetinmiş; ancak herhangi bir tercih ve değerlendirmede bulunmamıştır. Hz. Meryem’in 
hamileliğini saatlerle ifade edenlerin görüşleri şöyledir: 

İbn Abbâs’a göre bu hamileliğin süresi bir saattir. İbn Abbâs bunu desteklemek için de 
iki delil öne sürer. Buna göre “Böylece Meryem, çocuğa gebe kaldı ve onunla uzak bir yere çekildi.”63  
“Doğum sancısı onu bir hurma ağacına yöneltti…”64 “Bunun üzerine Cebraîl ona ağacın altından şöyle 
seslendi…”65 meâlindeki âyetlerin metninde geçen ف: fe”, harf-i takibiyedir. Dolayısıyla burada 
gerçekleşen olayların birbiri ardı sıra ve aralıksız olarak gerçekleştiği anlaşılır. Bu da hamilelik 
müddetinin bir saat olmasını gerektirir.66 

                                                                                                                                                              
2/388; Şihâbuddîn Mahmud b. ‘Abdullah el-Huseynî el-Alûsî, Rûhu’l-maânî fi tefsiri’l-Kur’âni’l-‘Azîm ve’s-sebi’l-mesânî, thk. ‘Ali 
‘Abdulbarî ‘Atiyye (Beyrut:  Daru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1415), 8/399. 

61  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/184-185. 
62  Meryem, 19/23. 
63  Meryem, 19/22. 
64  Meryem, 19/23. 
65  Meryem, 19/24. 
66  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/185. 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
367 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

İbn Abbâs’ın konuyla ilgili ikinci delili de şu şekildedir: Cenab-ı Allah Hz. Îsâ’yı âyette 
şöyle vasfetmiştir: “Şüphesiz Allah katında (yaratılışları bakımından) Îsâ’nın durumu, Âdem’in durumu 
gibidir: Onu topraktan yarattı. Sonra ona “ol” dedi. O da hemen oluverdi.”67 O halde Hz. Îsâ’nın 
yaratılması Yüce Allah’ın  “kün fe yekün” emrine mazhardır. Böyle bir durum da ancak hakkında 
anne karnında hamilelik süreci yaşamayan çocuklar içindir. Oysa hamilelik müddeti ancak 
nutfeden yaratılanlar için söz konusudur.68 

Hz. Meryem’in hamilelik süreini saatlerle ifade eden bir görüşe göre de bu hamilelik üç 
saat sürmüştür. Hz. Meryem, bir saat içinde hamile kalmış; bir saat içinde çocuğu ana rahminde 
şekillenmiş ve bir saatte de çocuğunu doğurmuştur.69 

              Hamilelik süresini aylarla ifade edenler de bu hususu farklı rakamlarla ifade etmişlerdir. 
Bir görüşe göre Hz. Meryem’in altı ay hamile kaldı. Hz. Îsâ dışında sekiz aylık doğup yaşayan 
kimsenin olmadığı tezinden hareketle, hamileliğin sekiz ay sürdüğünü iddia edenler olmuştur. 
Atâ (ö. 115/733), Ebu’l-‘Aliye (ö. 93/711) ve ed-Dahhâk bu süreyi yedi ay olarak belirlerken, İbn 
Abbâs’a dayandırılan ikinci bir rivayette bu süre dokuz aydır. Ona göre eğer Hz. Meryem’in 
hamilelik müddeti farklı olsaydı, Yüce Allah onu överken mutlaka buna da temas ederdi.70 
Süleyman Ateş’e göre Hz. Meryem’in hamilelik müddeti, diğer kadınlarda olduğu gibi dokuz 
aydır. Bu konuyla ilgili fikir beyanında bulunan âlimlerin çoğu bu görüştedir.71 Hz. Meryem’in 
rızkının cennetten gelmesi, evlenmeden hamile kalması gibi olağanüstü hadiseler, onun 
hamilelik süresi için ileri sürülen görüşlerde etkili olmuştur. İbn Abbâs’tan (r.a.) aktarılan 
çelişkili iki rivayet bu husustaki aktarımların tahkik süzgecinden geçirilmesi gerktiğini 
göstermektedir. 

Yazarlık Katkısı  
Çalışma tek yazarlı olarak yürütülmüştür.  

Etik Kurul Beyanı  
Araştırma kaynak taramasına dayalı olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. Nitel 

araştırma yöntemlerinden alanyazın taraması yapılarak ve 2013 yılında yapılan doktora tezinden 
üretilerek düzenlenen çalışmada konu ile ilgili birçok makale, kitap, ansiklopedi maddesi vb. 
kaynak incelenmiştir. 

SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER    
Hz. Meryem’i tanrının annesi olarak kabul eden Hıristiyanlar, onun –Hz. Âdem’in 

aksine- günahsız doğduğuna, bakire olduğuna ve günahsız bir şekilde hayatını sürdürdüğüne 
inanmışlardır. Hz. Meryem’in Kur’ân’da övgü dolu sözlerle bahsedilen bir şahıs olması da 
Müslümanlar için, onun önemli biri olarak görülmesi için yeterli olmuştur. 
                                                                                 
67  Âl-i İmrân, 3/59 
68  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/186. 
69  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/185. 
70  Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 21/185. 
71  Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri, 2/41; ayrıca bkz. Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, 3/396. 
 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
368 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Hz. Meryem’le ilgili âyetlerin daha iyi ve daha ayrıntılı anlaşılabilmesi için tercih 
ettiğimiz meşhur müfessir ve kelamcı Râzî, meseleleri ele alırken rivayetçi bir müfessir gibi 
davranmıştır. Hz. Meryem’le ilgili hemen her konuda birçok âlimin görüşlerini nakletmekle 
yetinmiş, çoğu zaman rivayetler arasından tercihte bile bulunmamıştır. Yani kendisinden 
beklenen kelamcı ve dirayetçi müfessir performasından uzak bir profil çizmiştir. Eserine aldığı 
rivayetlerin birçoğunda Hz. Meryem’in her halini mûcize görme eğilimi vardır. Belki de bu 
eğilim, Hz. Zekeriyyâ’nın uhdesinde iken olağanüstü bir yolla rızıklandırılması ve evli olmadığı 
halde bir çocuğa gebe kalmasından kaynaklanmıştır. Bu yüzden onun gelişip büyümesinde ve 
hamilelik sürelerinde mucize aranmıştır. Dünyevî cihetten bir günlük büyümesinin, emsallerine 
nispeten bir yıla denk geldiğine dair rivayetler aktarılmıştır. Olağanüstülük arayışı Hz. 
Meryem’in hamileliğinde de aranmış, hamilelik süresi saatlerle ifade edilecek kadar dar bir 
zaman dilimine hasredilmiştir. Âyetten hareketle Hz. Meryem’in peygamber olamayacağını 
ifade etmiş, belki de nu yüzden Hz. Meryem’in şahsıyla ilgili bu hadiseleri keramet olarak 
nitelendirmiştir. Onun bu düşüncesi de bağlı olduğu mezhebe dayanmaktadır. 

Râzî’nin tespit ettiği Hz. Meryem’e ait özelliklerin birçoğu diğer müfessirlerin 
tespitleriyle örtüşmektedir. O, sadece konuda diğer müfessirlerden ayrı beyanda bulunmuştur. 
O da Hz. Meryem’in, oğlu Hz. Îsâ gibi beşikte iken konuştuğuna dair bilgidir. Yapılan bu 
çalışmayla Râzî’nin eserinde farklı yerlerde bulunan görüşler bir araya getirilmiş, okuyucuya 
kolaylık sağlamıştır. Bütün bunlarla beraber Râzî’nin Hz. Meryem’le ilgili görüş ve 
değerlendirmeleri başka müfessirlerin görüşleriyle kıyaslanmıştır. Üç dinin ilgi odağında yer 
alan şahsı, Râzî gibi kelam ve tefsir sahalarında otorite bir âlimden dinlemek, literatüre önemli 
bir katkı sağlamaktadır. Gerek Hıristiyanlıkta gerekse Yahudilikte tartışma konusu olan 
meseleler, Fahreddîn Râzî’nin tefsiri ışığında incelenerek alana katkı sağlanabilir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde Hz. Meryem 

 

 

 
 
 
369 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

KAYNAKÇA/REFERENCES 
‘Ali, Emir. İslâm’ın Özü. çev. Ömer Rıza Doğrul; sad. ve thk. Musa K. Yılmaz. Ankara: İlahiyat, 2007. 
Âlûsî, Şihabuddîn Mahmud b. ‘Abdillah el-Huseynî. Rûḥu’l-meʿânî fi tefsiri’l-Kur’âni’l-‘Azim ve-sebi’l-mesânî. 

thk.’Ali ‘Abdulbarî ‘Atiyye. 16 cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1. Baskı, 1415. 
Ateş, Süleyman. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsiri. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1988. 
Begavî, Muhyi’s-Sünne Ebû Muhammed b. Mes’ud. Meâ’limü’t-tenzîl. thk. ‘Abdurrezzak el-Mehdi. 5 cilt. 

Beyrut: Daru İhyai Türasi’l-‘Arabi, 1. Baskı, 1420. 
Beydâvî, Nasiruddîn Ebû Sa’id ‘Abdullah b. ‘Ömer b. Muhammed eş- Şirazi. Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl. 

thk. Muhammed ‘Abdurrahman el- Mar’aşlî. 5 cilt. Beyrut: Daru İhyai Türâsi’l-‘Arabî, 1. Baskı, 
1418. 

Bottėro, Jean; Marc-Alain Quaknin ve Jozeph Moingt. İnancın En Güzel Tarihi. çev. İsmet Birikan. İstanbul: 
İş Bankası Kültür Yay., 2003. 

Cevzî, Cemâluddîn Ebu’l-Ferec ‘Abdurrahmân b. ‘Ali b. Muhammed. Zâdü’l-mesîr fi ilmi’t-tefsîr. thk. 
Abdurrahmân el-Mehdî. 4 cilt. Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1. Baskı, 1422. 

Harman, Ömer Faruk. “Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Îsâ,” Uluslar arası Müslüman- Hıristiyan Diyalog Sempozyumu II, 
İstanbul: 2005. 

Harman, Ömer Faruk. “Meryem” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.  İstanbul: TDV Yayınları, 2004. 
Iannito, P. Luigi, Hıristiyan İnancı, İstanbul: Müjde Yay., 1994. 
İncil, Ahd-i Cedid Şirketi, İstanbul, 1999. 
İbn Kesîr, ‘İmaduddîn Ebû’l-Fidâ İsmaîl b. ‘Ömer.  Kısasü’l-enbiyâ, thk. Mustafa ‘Abdülvâhid. 2 cilt. Kahire: 

Darü’t-Te’lif, 1. Baskı, 1388. 
Karaman, Hayreddin vd. Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 5. 

Basım, 2014. 
Kurtûbî, Şemsuddîn Ebû ‘Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebibekr b. Ferahi’l-Ensârî el-Hazrecî. Tefsirü’l-

Kurtûbî (el-Câmi’ li ahkâmi’l-Kur’ân). thk. Ahmed el-Birdunî ve İbrahim Etfiş. 20 cilt. Kahire: Daru’l- 
Kütübi’l-Mısriyye, 2. Baskı, 1384. 

Kur’ân-ı KerîmMeâli. çev. Halil Altuntaş–Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 12. 
Basım, 2011. 

Maverdî, Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Habib el-Basri el-Bağdadi. Tefsiru’l-Maverdî (en-
nüket ve’l-‘Uyûn). thk. es-Seyyid b ‘Abdu’l-Maksud b. ‘Abdurrahim. 6 cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-
‘İlmiyye, t.s. 

Mekki b. Ebi Tâlib, Ebû Muhammed Hammûş b. Muhammed b. Muhtar el-Kaysî el-Kayrevanî. el-Hidâye ilâ 
büluği’n-nihâye. b.y. Mecmuatu Buhusi’l-Kitab ve’s-Sünne. 1. Baskı, 1429. 

Râzî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer b. El-Hasan b. El- Huseyn b. Ali el-Kureyşi el-Bekri et-Teymi et-
Taberistani. Mefâtîhu’l–gayb (et-Tefsirü’l-kebîr). 32 cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1. Baskı, 1425–1426. 

Sa’lebî, Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim. el-Keşf ve’l-beyân ‘an tefsiri’l-Kur’ân. thk. el-İmam Ebî 
Muhammed b. ‘Aşûr. 10 cilt. Beyrut: Daru İhyai Türasi’l-‘Arabî, 1. Baskı, 1422. 

Sa’lebî, Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim. ‘Arâisü’l-mecâlis, b.y., t.s. 
Sem’anî, Ebu’l-Muzaffer Mansur b. Muhammed b. ‘Abdülcebbar b. Ahmed el-Mervizî. Tefsiru’l-Kur’ân. thk. 

Yasir b. İbrahim, Ganim b. ‘‘Abbâs b. Ganim. Riyad: Daru’l-Vatan, 1418. 
Semerkândî, Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed b. İbrahim. Tefsiru’s- Semerkandî (Bahru’l-‘ulum). thk. Mahmud 

Mataracı. Beyrut: Daru’l-Fikr, t.s. 



 
 
 

 Mehmet Yusuf HAKLI 
 

 

 
 
 
370 

Uluslararası Dorlion Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi (DASAD) 3/2 (Aralık 2025) 
         International Journal of Dorlion Academic Social Research (IJODASOR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Suyûtî, ‘Abdurrahman b. el-Kemal Celaluddin. ed-Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîr bi’l-meʾsûr. 8 cilt. Beyrut: Daru’l 
Fikr, 1. baskı, 1993. 

Sübkî, Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî. Tabakâtü’ş-Şafiiyyeti’l-kübrâ. thk. Mahmûd 
Muhammed et-Tenâhî vd. by, 1413. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğalib el-Âmilî Ebû Cafer. Câmiu’l-Beyân ‘an Te’vili’l-Kur’ân 
(Tefsiru’t-Taberî). thk. Ahmed Muhammed Şâkir. 24 cilt. b.y: Müessesetü’r Risale, 1. Baskı, 1420. 

Tahtavî, Muhammed ‘İzzet. en-Nasrâniyye ve’l-İslâm. b.y: Mektebetü’n-Nur, 1407. 
Tümer, Günay – Küçük, Abdurrahman. Dinler Tarihi. Ankara: Ocak Yayınları, 2. Baskı, 1993. 
Tümer, Günay. Hıristiyanlıkta ve İslâm’da Hz. Meryem. Ankara: TDV yay., 2. baskı, 1997. 
Vâhidî, Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali. el-Vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-ʿazîz. thk. Safvan ‘Adnan 

Davudî. Beyrut: Dâru’l- Kalem, 1. Baskı, 1415. 
Vâhidî, Ebu’l-Hasen ‘Ali b. Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali. el-Vasîṭ fî tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-mecîd. eş-Şeyh ‘Adil 

Ahmed ‘Abdülmecid, eş-Şeyh ‘Ali Muhammed Mu’avviz vd. 4 cilt. Beyrut: Dâru’l- Kütubu’l- 
‘İlmiyye, 1. Baskı, 1415. 

Zehebî, Muhammed Huseyn. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. Kahire: Mektebetü Vehbe, t.s. 
Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. ‘Amr b. Ahmed Cârullah. el-Keşşâf ʿan hakāʾiḳı gavâmiżi’t-tenzîl ve 

ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl,  4 cilt. Beyrut: Darü’l-Kitâbi’l- ‘Arabî, 3. Baskı, 1407. 
 


